
 

 

L’ÉVANGILE DE MATTHIEU 
Parcours biblique 

Avec le Père Paul Bony 
et une équipe du diocèse de Marseille 

 

© Droits réservés. Saint Matthieu et l’Ange, Guido Reni, 1635-1640. 





 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 3 

ÉDITO 
Le parcours biblique proposé dans ce livret concerne l’évangile de saint Matthieu qui sera l’évangile 
de notre nouvelle année liturgique 2022-2023. Je vous invite à recueillir les grâces et les lumières 
originales de cet évangile. J’en relèverai quelques-unes, spécialement opportunes aujourd’hui. 

D’abord celle de l’ouverture à partir d’une situation de départ bien particulière. Matthieu s’adresse 
à une communauté judéo-chrétienne qui aurait pu se refermer sur elle-même, en se fondant sur 
certaines paroles de Jésus qui avaient leur sens en son temps : « Ne prenez pas le chemin des païens 
et n’entrez pas dans une ville de Samaritains. Allez plutôt vers les brebis perdues de la maison 
d’Israël ». Mais après Pâques le Christ ressuscité envoie ses disciples vers toutes les nations. Et 
Matthieu montre qu’il en avait déjà donné des signes dans son ministère avant Pâques. Il s’agira 
maintenant de le suivre et de ne pas se crisper sur le passé dans quelque forme de communautarisme. 

Dans nos sociétés humaines à la recherche de toujours plus d’humanité en de nouvelles conditions 
d’existence, Matthieu nous éclaire par une mise au point sur le sens de la Loi. Jésus est venu 
l’accomplir en la ramenant à sa source dans l’amour de Dieu qui veut engendrer des fils et des frères. 
Il dégage ainsi un champ d’humanisation sans limite, rendue possible par le Royaume qu’il inaugure 
en sa personne et en son ministère de guérison et de pardon. Pour l’évangile de Matthieu seul un 
amour paradoxal du frère humain sans condition et sans limite, au point d’en faire les frais soi-même, 
relève de la communion des fils de Dieu à la sainteté de leur Père céleste. Nos communautés 
chrétiennes sont toujours invitées à inventer cet amour paradoxal, sans lequel sel de l’Evangile perd 
sa saveur. 

En façonnant ainsi par les Béatitudes et le Sermon sur la montagne une communauté de disciples, 
Jésus fonde ce qu’il nommera son « Église » ; la marque en sera la fraternité, vécue ad intra dans 
l’attention privilégiée aux plus petits et le pardon illimité ; mais aussi la fraternité vécue à l’égard 
de tout humain dans la détresse sous quelque forme que ce soit, à tel point que l’Église elle-même 
sera jugée sur ce critère. Les événements et les circonstances actuelles réclament plus que jamais 
de notre Église qu’elle soit bien ce signe et cette inauguration de fraternité mondiale. Que ce parcours 
de l’évangile de Matthieu contribue à faire de nous des « disciples-témoins ». 

 

+Jean-Marc Aveline 
Archevêque de Marseille



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 4 

PARCOURS BIBLIQUE 2022-2023 

Père Paul BONY (bonypaul@free.fr), avec une équipe du diocèse de Marseille : 

 Benoit BLIN 
 Cécile HAYOT 
 Christine LE PUIL 
 Béatrice MAURRAS 

Nous tenons à rendre hommage à Annie Guinard, fidèle collaboratrice du parcours, partie vers le 
Seigneur le 16 mars 2022. 

Les dessins illustrant chaque fiche et la couverture sont l’œuvre de Frère Yves, moine de l’Abbaye 
de la Pierre qui Vire. Ils sont reproduits ici avec son aimable autorisation. 

Pour tout renseignement : Béatrice Maurras (parcoursbiblique13@gmail.com – 04 91 52 49 88) 

Livrets disponibles à la vente à la librairie Saint Paul (04 91 15 77 77) : 
 28 bis Cours d’Estienne d’Orves 13001 MARSEILLE  
 Centre diocésain Le Mistral 11 Impasse Flammarion 13001 MARSEILLE 

 

Téléchargement libre sur le site internet du diocèse de Marseille :  

https://diocese-marseille.fr/parcours-biblique 

 

 

PARCOURS BIBLIQUES DES ANNÉES PRÉCÉDENTES 
https://diocese-marseille.fr/parcours-biblique 

 2021 – 2022 : Laudato si’ 
 2020 – 2021 : Une Église au milieu des nations (1 Co) 
 2019 – 2020 : La fraternité 
 2018 – 2019 : Évangile de Jean (Jn 1 – 12) 
 2017 – 2018 : Résurrection 
 2016 – 2017 : L’Exode 
 2015 – 2016 : Au souffle de l’Esprit 
 2014 – 2015 : Chemins d’humanité 
 2013 – 2014 : La Pâque de Jésus 
 2012 – 2013 : À l’écoute des prophètes 

Archives 2006-2013 accessibles sur : http://diocesemarseille.com/archive/-Parcours-bibliques%2c949-.html 

 2011 – 2012 : Suivre Jésus dans l’annonce de l’Évangile 
 2010 – 2011 : Prier avec les psaumes 
 2009 – 2010 : Parcours Actes des Apôtres : 2e partie 
 2008 – 2009 : Parcours St Paul 
 2007 – 2008 : Parcours Actes des Apôtres : 1ère partie 
 2006 – 2007 : Parcours St Luc : récits d’Évangile 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 5 

SOMMAIRE 
Introduction .................................................................................................... 7 

1. Le sermon sur la montagne : Les béatitudes ........................................................ 15 

2. Le sermon sur la montagne : Quand Jésus interprète la loi ....................................... 27 

3. Le choc de l’Évangile ................................................................................... 43 

4. Une communauté pour vivre le Royaume ............................................................ 57 

5. La justice déroutante du royaume de Dieu .......................................................... 71 

6. La prière de Jésus à Gethsémani ...................................................................... 83 

7. Envoyés ! ................................................................................................. 95 

Conclusion ................................................................................................... 107 

 





 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 7 

In
tr

od
uc

ti
on

 INTRODUCTION 
1 - MATTHIEU À LA CROISÉE DES CHEMINS 

Les communautés pour lesquelles est écrit l’évangile de Mt sont des communautés mixtes ; à l’origine 
elles étaient purement et simplement judéo-chrétiennes ; mais elles ont ressenti vivement 
l’opposition de leur propre milieu juif et elles se sont ouvertes de plus en plus aux gens des nations. 
Antioche de Syrie1 serait un bon site pour leur développement et leur mixité, comme le montre le 
récit des Actes des apôtres en parlant de Barnabé et de Paul (Ac 11, 19-30). C’est une ville de culture 
hellénistique où le judaïsme connaissait un très fort développement, où l’Évangile a été annoncé 
d’abord en milieu juif, puis aux Grecs – et cela a donné lieu à la naissance de différents mouvements 
chrétiens. Le débat des années 45/50 entre judéo-chrétiens se réclamant de Jacques et d’autres de 
Paul et Barnabé, Pierre s’efforçant non sans difficulté d’assurer la communion (Ga 2 // Ac 15), est un 
bon témoin de la vitalité missionnaire et de la gestion conflictuelle des rapports entre l’Évangile et 
la Loi. 

De cette tension, l’évangile de Mt est encore témoin dans les années de sa rédaction (80/90). D’après 
les données intérieures au texte de Mt lui-même, il s’agit en effet de communautés judéo-chrétiennes 
héritières et même bons témoins de la tradition du judaïsme du 1er siècle, mais qui ont dû prendre 
leurs distances avec lui en raison de leur foi en Jésus, spécialement dans la manière d’interpréter la 
Loi et de la situer dans le dessein du salut. Un haut-lieu de cette continuité et de cette différence 
sera le fameux « Sermon sur la montagne » (5-7), dont la première partie est scandée par l’affirmation 
de Jésus : « Il a été dit aux Anciens... Et moi je vous dis... ». Désormais, la Loi, c’est Jésus. En outre 
Mt reflète un ministère de Jésus tourné exclusivement vers « les brebis perdues de la maison d’Israël » 
(15, 24), avec cependant des exceptions notables (le centurion de Capharnaüm, la Cananéenne de 
Tyr) ; exceptions qui seront des points d’appui pour ces communautés chrétiennes quand le message 
pascal leur fera comprendre que si Jésus est venu d’abord pour Israël, il l’est aussi pour les Nations, 
conformément à la vocation d’Israël. C’est cette ouverture universelle qui s’inscrit dans la finale de 
l’évangile (Mt 28, 18-20). Cette finale du récit est en rapport d’inclusion avec son commencement ; 
de part et d’autre il est question de Jésus comme de l’Emmanuel « Dieu-avec nous », mais au début 
l’accent est mis sur Israël : « il sauvera son peuple de ses péchés », et à la fin l’accent est mis sur 
l’annonce du salut à toutes les nations. Pour une grande part, l’évangile de Mt est le récit fondateur 
de ce passage. 

2 – L’ÉGLISE DE MATTHIEU ET ISRAËL 

Ce passage d’Israël aux Nations fait débat quant à la manière de l’interpréter. Doit-il être compris 
comme une ouverture ou une « substitution » ? L’Église de Jésus remplace-t- elle Israël dans le dessein 
de Dieu, en raison de l’obstination du peuple juif ou de ses chefs à ne pas reconnaître Jésus comme 
le Messie ? Une lecture rapide de certains textes le donnerait à penser (paraboles du Festin nuptial 
et des Vignerons homicides 21, 33 – 22, 14 ; « le Royaume de Dieu vous sera retiré pour être confié à 
un peuple qui lui fera produire ses fruits » 21, 43). En tout cas, la position de Mt paraît moins ouverte 
que celle de Paul (cf. Rm 9-11, écrit vers 55), pour qui Israël demeure le bien-aimé de Dieu malgré 
son « endurcissement », mais lequel prendra fin à la Parousie, lorsque « tout Israël sera sauvé » (Rm 
11, 26). Mt, quant à lui, est écrit vers 80/90 à un moment où la « disgrâce » d’Israël paraît consommée 
avec la ruine du Temple (70), mais aussi au moment où le judaïsme va retrouver ses bases religieuses 
et sa vigueur communautaire sous la mouvance des Pharisiens ; la distance se creuse alors avec le 
mouvement chrétien qui pouvait jusque-là être considéré comme un mouvement interne au judaïsme. 

 
1 Un indice : en Mt 4, 24 le mot « Syrie » est ajouté à une description du ministère de Jésus que Mt emprunte à 
sa source (Mc 1, 39 ; 3, 7-8). 



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 8 

Le Jésus de Mt parle de leurs synagogues ou de vos synagogues. L’évangile de Jean un peu plus tard 
parlera de l’exclusion hors des synagogues des Juifs qui confessent Jésus comme le Christ (Jn 9, 22). 
Du coup les Pharisiens vont devenir, dans les évangiles de Matthieu et de Jean, le symbole de 
l’incompréhension de Jésus. Il nous faudra tenir compte de ce contexte conflictuel particulier pour 
ne pas durcir la relation entre le judaïsme et l’Église jusqu’à les rendre étrangers l’un à l’autre dans 
le dessein de Dieu. Dans l’exégèse récente on souligne volontiers les éléments de continuité et de 
fidélité, non seulement en distinguant le peuple et ses chefs, mais aussi à partir du contenu interne 
du message évangélique. Mt ne cesse de répéter, par des citations de la Loi et des Prophètes, « afin 
que soit accompli ce qui est écrit... », que Jésus, en sa personne, sa vie et son message est 
l’accomplissement des Écritures. 

Paul Beauchamp2 a proposé une « formule matthéenne du rapport des deux Testaments », formule à 
quatre temps : 1 rupture avec Israël et 2 ouverture aux nations ; 3 fidélité à l’héritage et 4 nouveauté 
radicale. Et il cherche ce qui, dans la figure du Jésus matthéen rend compte de la continuité à un 
niveau plus radical que ces tensions ; il propose le sens de la compassion de Jésus attentif aux plus 
petits dans son peuple, ce qui se retrouve aussi dans l’ouverture aux païens. 

3 – MATTHIEU ET SES SOURCES 

Dans la liste canonique des quatre évangiles, Mt est en tête des trois synoptiques (Mt, Mc, Lc). Il est 
premier par son emploi dans la liturgie. Il a été durant longtemps – et il reste - l’évangile ecclésial 
par excellence, ; il est le seul des quatre évangiles à mentionner expressément par deux fois (16, 1 ; 
18, 17) « l’Église » comme l’institution de Jésus (« mon Église »). Pourtant la critique littéraire, de 
manière presque unanime, considère l’évangile de Marc comme antérieur à celui de Matthieu ; Mc est 
l’une des deux sources principales de Mt, qui en suit l’itinéraire d’ensemble durant la vie publique et 
le récit de la Passion, en reprend les récits (en les abrégeant), en reproduit la phraséologie et le 
vocabulaire, quitte à les modifier pour des raisons littéraires ou théologiques. Dans les passages 
communs aux trois synoptiques, il sera toujours intéressant de comparer le texte de Mt avec celui de 
Mc et de Lc, pour voir en quoi l’image de Jésus (« le Jésus matthéen ») reflète les accents propres de 
l’auteur et des communautés que nous avons évoquées. 

L’autre source majeure de Mt est la fameuse source Q (die Quelle, en allemand), une source plus 
ancienne - vers les années 50 - des paroles de Jésus, source à laquelle Mt et Lc ont puisé de manière 
parallèle en des versions partiellement différentes (par exemple les Béatitudes, ou la Prière du 
Seigneur). Il s’agit soit de discours (tel le Sermon inaugural, sur la montagne en Mt, dans la plaine en 
Lc), soit de paroles brèves. La « Source » ne comportait presque que des « paroles » (un seul récit a 
subsisté : le centurion de Capharnaüm). Il s’agit d’un « bréviaire » à l’usage de missionnaires de 
l’Évangile en Galilée dans les années 40/50, marqué par un fort radicalisme évangélique (cf. Mt 10 : 
pauvreté, rupture des liens familiaux, annonce exposée du message du Royaume… sans compromis). 

On trouve enfin dans Mt des récits et discours propres à Matthieu seul (par exemple la parabole des 
Ouvriers à salaire égal, 20, 1-11). Il faut mentionner surtout une introduction et une finale originales : 
au début, l’évangile de l’enfance (Mt 1-2) ; à la fin, l’apparition pascale sur une montagne en Galilée 
(28, 16-20). Le grand récit du ministère public (5-28) est inclus entre les deux mentions de la 
montagne : les apôtres feront de toutes les nations des disciples à l’école du Sermon sur la montagne. 
L’évangile tout entier (1- 28) est inclus entre les deux annonces de l’Emmanuel (1, 23 et 28, 20). 

4 – L’AUTEUR DE L’ÉVANGILE 

La tradition ecclésiale du 2ème siècle a désigné Matthieu le publicain (Mt 9, 9) comme auteur du 
premier évangile. Selon Papias, évêque de Hiérapolis (actuellement en Turquie) vers 125, Matthieu le 

 
2 Paul BEAUCHAMP, « L’Évangile de Matthieu et l’héritage d’Israël » dans RSR 76, 1988, p. 5-38. 



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 9 

In
tr

od
uc

ti
on

 

publicain converti, aurait réuni en langue hébraïque (= araméen ?) les logia (paroles de Jésus) et 
chacun les interpréta (ou les traduisit) comme il en était capable3. La critique littéraire actuelle 
prend ce témoignage avec beaucoup de réserve. Le grec de Mt n’est pas un grec de traduction. Il 
relèverait difficilement de la compétence d’un percepteur d ’impôts ; il suppose une familiarité de 
type rabbinique avec le commentaire des Écritures. Ne se serait-il pas décrit plutôt lui-même sous la 
figure de ce scribe « devenu disciple du Royaume des Cieux, semblable à un maître de maison qui 
tire de son trésor du neuf et du vieux » (Mt 13, 52)4. 

« Le texte que nous avons sous les yeux repose sur des traditions qui sont parvenues à 
l’évangéliste et que ce dernier a regroupées en un récit cohérent. Ajoutons que l’évangéliste 
a un profond respect des traditions qu’il a reçues. Même s’il compose une œuvre pleine 
d’unité et proposant un nouveau point de vue, il le fait en gestionnaire avisé du trésor dont 
il a hérité. Il a des pères dans la foi et il se sait leur débiteur »5 

5 – L’ORGANISATION DU RÉCIT DE MATTHIEU 

On ne manque pas de propositions pour reconstituer l’organisation qui correspondrait au dessein de 
Mt. En particulier on se demande s’il ne faut pas tout organiser autour des cinq grands discours qui le 
jalonnent : 

1 Discours sur la justice du Royaume ou Sermon sur la montagne (5-7) 

2 Discours d’envoi en mission ou Discours apostolique (10,1 -11,1) 

3 Discours sur les mystères du Royaume ou Discours en paraboles (13, 1-53) 

4 Discours sur l’Église ou Discours ecclésiastique (18, 1 -19,1) 

5 Discours sur la consommation des temps ou Discours eschatologique (24, 1-26,1) 

Ils se terminent toujours par la même clausule finale : « Et il advint, quand Jésus eut achevé ces 
discours… » (7, 29 ; 11, 1 ; 13, 53 ; 19,1 ; 26,1) : le récit embraye alors sur un nouveau mouvement 
du ministère de Jésus. La clausule du dernier discours est la plus significative des cinq, car elle 
embraye sur le récit de la Passion ; elle récapitule tous les discours précédents : « Et il advint quand 
Jésus eut achevé tous ces discours, qu’il dit à ses disciples : La Pâque tombe dans deux jours, et le 
Fils de l’Homme va être livré pour être crucifié » (26,1-2). Le récit passe de l’action à la passion. 

Ces cinq discours tiennent certainement une place majeure et l’on est tenté d’organiser l’ensemble 
de l’évangile de Mt 5-25 autour d’eux, soit avec ce qui les précède, soit avec ce qui les suit. L’évangile 
de Matthieu serait le nouveau Pentateuque6. Il y aura toujours une part de vérité et une part d’artifice 
dans cette reconstitution. Certainement l’enseignement de Jésus tient une place considérable dans 
Mt, beaucoup plus qu’en Mc (qui souvent dit de Jésus : « il enseignait », sans préciser davantage le 
contenu de cet enseignement). Que cet enseignement ait tenu une place structurante, comment ne 
pas le reconnaître ? Mais il y a aussi un autre discours important : Mt 23, reproches aux scribes et aux 
pharisiens. Et surtout Mt reste un évangile, c’est-à-dire un récit, une présentation narrative de la 

 
3 Citation dans : Raymond E. BROWN, Que sait-on du Nouveau Testament ?, Bayard, 2000, p. 200. 
4 Note de la TOB sur Mt 13, 52 : « Ce scribe instruit du Royaume peut être soit tout auditeur qui a compris 
l’enseignement de Jésus, ce qui présupposerait que Mt s’adresserait surtout à des auditeurs lettrés, versés dans 
les Écritures, soit à l’évangéliste lui-même, ce qui laisserait entendre que l’auteur du 1er évangile serait un scribe 
devenu chrétien » (voir aussi la suite de la note). 
5 Jean ZUMSTEIN, Cahiers Évangile 58, 1987, p. 14. 
6 « Matthieu » dans L'École Biblique de Jérusalem, Dictionnaire de Jésus, Éditions Robert Laffont, Paris, 2021, 
pp 646-648. 



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 10 

personne de Jésus ; une « vie », un « bios » selon la terminologie reçue dans la littérature gréco-
romaine de ce temps7 . Les actions ont autant d’importance que les paroles. 

On pourrait tenter une analyse narrative, attentive à « l’intrigue de résolution » (ici, le salut) et à 
« l’intrigue de révélation » (la personne de Jésus, l’auteur du salut) ; elles sont imbriquées l’une 
dans l’autre8 : 

I – SITUATION INITIALE (1, 1 – 4, 11) 

1. Présentation du protagoniste. Récit de la naissance et de l’enfance : fils d’Abraham, fils de David, 
Jésus est engendré de l’Esprit Saint pour être « Emmanuel ». (1-2) 

2. Son entrée en scène dans le cadre du mouvement baptismal de Jean. Baptême et tentation au 
désert : quel Fils de Dieu sera-t-il ? (3, 1 – 4, 11) 

II – NOUEMENT DE L’ACTION : L’ANNONCE DU ROYAUME (4, 12 – 11, 30) 

1. Inaugurant son ministère d’annonce du Royaume (4, 12-25), Jésus s’installe à Capharnaüm, 
appelle les premiers disciples, enseigne et guérit ; ce moment programmatique est interprété 
par l’accomplissement de l’oracle d’Isaïe : la lumière va briller sur « la Galilée des nations » 
(4,15-16). 

2. Proclamation du Royaume en paroles et en actes, qui pose la question de l’identité messianique 
de Jésus (5 -11) : 

a. Proclamation en paroles : Sermon sur la montagne (5-7) 
 et  en actes : récits de guérisons ; (6-9) 

b. Proclamation à laquelle Jésus associe ses disciples, vu l’urgence des foules sans berger (9, 
35-39) : Discours d’envoi en mission. (10, 1-42) 

3. Premières réactions (11, 2-30) « A la nouvelle des œuvres du Christ » (11, 2) Jean pose la 
question « Es-tu celui qui vient ? » (11, 1-6). La réponse est dans les actes que l’évangéliste vient 
de décrire, mais déjà l’achoppement se profile (11, 6) : Capharnaüm saura-t-elle entrer dans la 
danse (11,16-24) ? Jésus maintient : dans une prière d’action de grâces, il laisse entendre qu’il 
est le Fils en qui se révèle Père (11,25-27) et il s’adresse aux humbles pour accueillir son joug 
(11, 28-30) et trouver le repos (11, 18- 30 vs 9, 36 : les foules lasses et prostrées). 

III – LA CRISE (12, 1 – 16, 12) 

1. Critiques pharisiennes (12, 1 - 45) 

Après ce départ impressionnant, l’opposition va se manifester de manière de plus en plus nette : une 
séparation progressive se fait jour avec les Pharisiens sur les questions d’observance (le sabbat 12, 1-
14), sur l’interprétation des exorcismes (Jésus agent de Béelzéboul 12, 22-37). Une longue citation 
d’accomplissement de la prophétie du Serviteur silencieux et discret, espérance des nations (Is 42,1-
4) en Mt 12, 15-21 commente et interprète le choix de Jésus de « se retirer » (12, 15) ; elle sert de 
contrepoint à la citation d’accomplissement messianique (4,15-16 : la lumière sur la Galilée des 
Nations). On commence de percevoir par quel chemin se réalisera le salut, sous quelle figure le Messie 
se révélera. 

 
7 Qui rapporte les actions et les paroles notables d’un personnage connu ; cf. les études de Jean-Noël ALETTI, 
(voir bibliographie). 
8 Nous nous inspirons ici librement de la proposition de Jean ZUMSTEIN, C.E. 58, p 8. 



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 11 

In
tr

od
uc

ti
on

 

2. La question de la vraie parenté de Jésus (12, 46-50) et l’insuccès de la visite à Nazareth chez 
les siens (13, 50-58) encadrent et illustrent le Discours en paraboles (13, 1-52). 

Langage en paraboles qui doit servir à un discernement : comme celle d’Isaïe (13, 14-15) la parole du 
Royaume est livrée à l’inintelligence à moins de la reconnaître accomplie en Jésus (13,16-17 ; 51-52). 

3. Jésus se manifeste à l’écart : « la section des pains » (14, 1 – 16, 12) 

Le récit de Mt après le Discours en paraboles réédite les scènes de guérisons (14, 13-14 ; 15, 29-31) 
comme lors du premier rayonnement - mais dans un contexte où Jésus « se retire » (14, 13.34-36 ; 
15, 21), et c’est dans cet écart qu’il se manifeste aux disciples comme « Fils de Dieu » (lors de la 
traversée de la mer ; 14, 22-33). Il donne la vie à la foule selon deux récits de multiplication des pains 
(Mt 14, 13-21 ; 15, 32-39) qui peuvent symboliser Israël (12 corbeilles) puis les Nations (7 corbeilles). 

Il pose un geste d’avenir et d’ouverture en guérissant la fille d’une cananéenne (15,21-28) alors que 
s’intensifient les contestations des Pharisiens et des scribes (sur le pur et l’impur, 15, 1-20 ; la 
demande d’un signe du ciel ; 16, 1-4) - mais « les laissant, il s’en alla » (16,4). La sévère mise en 
garde adressée aux disciples termine cette séquence : méfiez-vous du levain des Pharisiens et des 
Sadducéens, comprenez : de leur enseignement (16, 12). 

IV A – FACE À LA CRISE, JÉSUS ÉDIFIE SON ÉGLISE (16, 13 – 20, 34) 

Face à la rupture qui s’annonce Jésus maintient et réagit en édifiant « son » Église ; c’est comme la 
réédition de la première annonce du Royaume, mais transformée par l’annonce de la croix : 

1. À l’écart, à Césarée de Philippe, confession messianique de Pierre, institué comme pierre de 
base de la nouvelle communauté (16, 1-20) ; 

2. Les trois annonces de la Passion rythment les appels de Jésus à un style de vie marqué par le 
désintéressement et le service : 

a. Après la 1ère annonce (16, 21-22) le récit de la Transfiguration confirme ce chemin pascal 
(17, 1-20) ; 

b. Après la 2ème annonce (17, 22-23) Pierre est confirmé avec Jésus dans sa liberté à l’égard du 
Temple (17, 24-27), mais, contre tout orgueil, à la question (« Qui est le plus grand dans le 
Royaume des Cieux ? »), Jésus énonce le Discours sur l’Église (18,1-35), qui appelle au 
souci des plus petits et au pardon sans limite. Suit une séquence éthique concernant mariage, 
enfants, richesse (19, 1-30) ; la parabole des ouvriers de la 11ème heure rappelle au sens de 
la grâce (20, 1-16) ; 

c. Après la 3ème annonce (20, 17-19), leçon sur le service des chefs ; guérison d’aveugles rendus 
capables de suivre Jésus (20, 20-34). 

IV B – FACE À LA CRISE, JÉSUS DÉNONCE LES AUTORITÉS JUIVES (21-23) MAIS 
AUSSI AVERTIT L’ÉGLISE (24-25) 

1 Jésus monte à Jérusalem et reprend l’offensive contre les autorités religieuses (21-23). « La crise 
d’Israël est dévoilée dans sa gravité à travers controverses et paraboles (21-22) » (Zumstein) : 
entrée des Rameaux, action symbolique sur le Temple ; débats sur l’autorité de Jésus, paraboles 
des vignerons homicides, du festin nuptial ; débats sur l’impôt de César, la résurrection des morts, 
le plus grand commandement, le Christ et David. Au sommet de la contestation Jésus s’adresse 
une dernière fois de manière critique à ses coreligionnaires : « Malheur ! Scribes et pharisiens » 
(23). 



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 12 

2 Le Christ s’adresse aussi une dernière fois aux disciples avant la Passion pour les instruire sur le 
temps de l’Église (24-25) : le Discours eschatologique (24). Ce discours, bien loin d’être tourné 
seulement vers la ruine du Temple, s’accompagne de paraboles et de paroles à l’adresse de 
l’Église, elle aussi sous le Jugement dernier ; la figure du Fils de l’homme accueilli ou méconnu 
sous la figure des pauvres de toute humanité (25, 31-46) clôt tous les discours de Jésus, qui est 
maintenant au seuil de la Passion (26, 1-2). 

V – LA PASSION ET LA RÉSURRECTION DU CHRIST (26-28) 

C’est, si l’on peut dire, « la performance » et « l’action transformatrice » finale où se conjuguent 
l’obéissance humaine du Fils de Dieu dans la souffrance et la mort (26-27) et la fidélité de son Père 
dans la résurrection (28). « L’Emmanuel » annoncé en 1, 23 se donne à voir maintenant, pour tous et 
pour toujours, en celui qui déclare : « Je-Suis pour toujours avec vous » (28,20). 

 

Remarques : 

1 - L’intrigue de résolution (Jésus sauveur) se double constamment d’une intrigue de révélation 
(Christ, Fils de Dieu, Emmanuel) ; la crise n’est pas seulement une mise en question du salut apporté 
par Jésus, elle oblige à porter un regard neuf sur la nature de ce salut (cf. Béatitudes) et sur la 
qualification de celui qui le réalise. 

2 - Mt 1-2 (évangile de l’enfance) n’est pas qu’un prélude anecdotique ; c’est déjà tout l’évangile en 
raccourci ; il en annonce les thèmes majeurs comme le prélude dans une symphonie (identité de 
Jésus, l’Emmanuel ; méconnaissance des autorités juives, reconnaissance par les Nations). 

ITINÉRAIRE 

1. Les Béatitudes (5, 1-16) 

2. Quand Jésus interprète la Loi (5, 17-48) 

3. Le choc de l’Évangile (11, 2 -12, 20) 

4. Une communauté pour vivre le Royaume (18, 1-35)) 

5. La justice déroutante du Royaume de Dieu (20, 1-16) 

6. La prière de Jésus à Gethsémani (26, 36-46) 

7. Jésus ressuscité envoie ses disciples à toutes les nations (28, 1-20) 

Partage final : être et devenir disciple 

  



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 13 

In
tr

od
uc

ti
on

 BIBLIOGRAPHIE 

(* : le nombre d’astérisques indique la difficulté croissante de l’ouvrage) 

COLLECTION « CAHIERS ÉVANGILE » (CERF, PARIS) 

 * N°9, Etienne CHARPENTIER, Lecture de l’Évangile selon Saint Matthieu, 1974. 
 * N°24, Jacques DUPONT, Le message des Béatitudes, 1978. 
 * N°58, Jean ZUMSTEIN, Matthieu le théologien, 1986. 
 * N°75, Daniel MARGUERAT, Parabole, 1991. 
 * N°94, Marcel DUMAIS, Le Sermon sur la Montagne (Matthieu 5-7), 1995. 
 * N°129, Claude TASSIN, Évangile de Jésus-Christ selon saint Matthieu, 2004. 
 * N°177, Odile FLICHY, La Loi dans l'évangile de Matthieu, 2016. 
 * N°195, Camille FOCANT, Le Discours de Jésus sur la montagne, 2021. 

FOI ET VIE. CAHIERS BIBLIQUES (PARIS) 

 * N°18, L’Évangile de Mathieu. En reconnaissance à Pierre Bonnard. 1979 

COMMENTAIRES 

 * Élian CUVILLIER, « Évangile selon Matthieu » dans Le Nouveau Testament commenté, 
Bayard - Labor et Fides, 2012. 

 ** Pierre BONNARD, L’Évangile selon Saint Matthieu, Labor et Fides, Neuchâtel, 1970. 
 ** Claude TASSIN, L’évangile de Matthieu. Commentaire pastoral. Centurion, 1991. 
 *** Ulrich LUZ, Matthew 1-7. A Commentary (2007) ; Matthew 8-20 (2001) ; Matthew 21-28 

(2005), Fortress Press, Augsburg. (Traduction anglaise d’un commentaire allemand). 

ÉTUDES 

 ** Paul BEAUCHAMP, D’une montagne à l’autre. La Loi de Dieu. Seuil, 1999. 
 ** Michel QUESNEL, Jésus-Christ selon saint Matthieu. Synthèse théologique, coll. Jésus et 

Jésus-Christ 47, Desclée, 1991. 
 *** Daniel MARGUERAT, « Pas un iota ne passera de la loi » (Mt 5, 18), dans C. FOCANT (sous 

la dir), La Loi dans l’un et l’autre Testament, Lectio divina 168, Cerf, 1997. 
 ** Elian CUVILLIER, Le Sermon sur la Montagne (Matthieu 5-7). Vivre la confiance et la 

gratuité, Éditions Cabédita, 2013. 
 ** Élian CUVILLIER, Naissance et enfance d’un Dieu. Jésus-Christ dans l’évangile de 

Matthieu, Bayard, 2005. 
 ** Camille FOCANT, Les paraboles évangéliques. Nouveauté de Dieu et nouveauté de vie, 

Lire La Bible, Cerf, 2020. 
 ** Jacques SCHLOSSER, Le Dieu de Jésus, étude exégétique, Lectio divina 129, Cerf,1987. 
 ** Camille FOCANT, Une passion, trois récits, Lire La Bible 201, Cerf, 2022. 

  



INTRODUCTION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 14 

DÉROULEMENT DU PARCOURS 
Ce parcours s’adresse à tous : aumôneries, mouvements, paroisses… Il a été conçu pour être vécu par 
des petits groupes qui se retrouvent régulièrement tout au long de l’année. Dans l’idéal, un animateur 
est désigné pour préparer et guider chacune des rencontres. Il ne s’agit pas pour l’animateur d’avoir 
des connaissances bibliques particulières, mais de savoir conduire une réunion et gérer le temps de 
parole (veiller à ce que personne ne l’accapare et que chacun puisse s’exprimer). 

7 rencontres sont prévues : d’une durée de 2 heures environ, elles se déroulent en général une fois 
par mois. 

Chaque rencontre se déroule autour d’une fiche comme suit : 

1. Lire attentivement le (ou les) texte(s) biblique(s) proposé(s) 
2. S’aider, pour une première compréhension, du « Pour Lire » et du « Lexique » 
3. Travailler ensemble les questions d’étude du texte 
4. Échanger à partir des pistes d’actualisation proposées 
5. Prier 

Pour aller plus loin, on peut se référer à la partie « Clés de lecture » et lire les textes non-bibliques 
proposés en écho. (Il est recommandé à l’animateur de les avoir lus avant la rencontre) 

Pour un plus grand bénéfice, il est recommandé aux participants de lire une première fois le texte 
avant la rencontre et de retravailler la fiche après celle-ci. 

PLAN DE CHAQUE FICHE 

 

Pour la rencontre 

1. Texte Le (ou les) texte(s) étudié(s), ordinairement pris dans la traduction 
liturgique de la Bible, parfois légèrement modifiée par Paul Bony. 

2. Lexique Précisions sur des mots difficiles. 

3. Pour lire 
Quelques éléments pour remettre le texte dans son contexte et 
analyser sa structure. 

4. Et maintenant au texte 
L’animateur invite au travail : 
- d’abord à partir de questions précises sur le texte, verset par verset 
- ensuite à partir de questions d’actualisation. 

5. Pistes pour la prière 
La rencontre peut se conclure par un temps de prière, avec un 
cantique, le Notre Père et une oraison. 

Pour aller plus loin 

6. Clés de lecture Étude plus approfondie du texte, pointant les éléments théologiques 
essentiels. 

7. Échos (facultatif) Des lectures qui font écho au texte étudié. 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 15 

1ÈRE RENCONTRE 

 

LE SERMON SUR LA MONTAGNE : 

LES BÉATITUDES 
MATTHIEU 5, 1-16 

 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 16 

FIL ROUGE 

Nous commençons notre lecture de l’évangile de Matthieu par les Béatitudes qui ouvrent le Sermon 
sur la Montagne : n’oublions pas qu’avant la Loi, et pour lui donner sens, il y a cette proclamation de 
bonheur. C’est bien ce que signifie « évangile » : bonne nouvelle. Matthieu avait préfacé son récit par 
un « évangile de l’enfance », puis il avait évoqué en prélude le ministère de Jean-Baptiste, le 
baptême de Jésus et sa tentation au désert. Alors investi de l’Esprit Saint et vainqueur de Satan, Jésus 
entre en scène en parole et en action : « Parcourant toute la Galilée […] il proclamait la Bonne 
Nouvelle du Règne et guérissait toute maladie et infirmité parmi le peuple ». La bonne nouvelle va 
de pair avec la guérison du peuple. Des gens viennent de partout, dans l’espoir d’être guéris. À la vue 
de cette foule Jésus se retire à l’écart sur la montagne : Jésus est « avec » mais pas « dans » la foule ; 
il est entouré par ses disciples, qui se sont approchés de lui pour l’écouter. Entendre, écouter, … des 
verbes essentiels dans la Bible : « ouvrant la bouche il les enseignait ». 

Le discours sur la montagne est le premier des cinq discours qui structurent l’évangile de Matthieu, 
ce n’est pas la reprise exacte d’un discours que Jésus aurait prononcé tel quel, mais une œuvre 
savamment composée reprenant ses paroles. C’est la feuille de route pour ceux qui veulent suivre le 
Christ. On ne sait pas sur quelle montagne précisément il est censé le prononcer, même s’il existe un 
mont des Béatitudes   au nord du lac de Génésareth. Plutôt que de déterminer le lieu, l’évangile veut 
renvoyer à l’image de Moïse qui, sur la montagne, proclame la Loi. Mais avant de dire la Loi, Jésus 
proclame le bonheur qu’inaugure la venue du Royaume de Dieu en son ministère : les Béatitudes. 

Les Béatitudes, c’est le nom qu’on a donné à l’introduction de ce discours où le mot heureux est 
répété 9 fois en début de phrase, il vient de l’étymologie latine du mot   heureux : beatus, c’est le 
mot clef de l’ouverture. Sa répétition va donner le ton de l’ensemble, c’est un cri de joie pour 
annoncer le message du Christ, un message qui peut paraître paradoxal : le bonheur est dans le 
manque, le besoin de justice, de paix, de consolation. 

Ce bonheur est une   promesse concernant le futur, lorsque le Règne, ou le Royaume, seront 
définitivement instaurés ; mais dès à présent sont appelés « heureux », ceux qui vivent en conformité 
avec les traits spirituels qui caractérisent ce Royaume, et d’abord Jésus lui-même, sans oublier ceux 
qui sont persécutés pour la justice, ceux dont on dit faussement du mal « à cause de Jésus ». C’est 
que l’on n’est pas disciples sans être témoins : « sel de la terre » et « lumière du monde ». 

 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 17 

1 

I. TEXTE 

CHAPITRE 4 

23Jésus parcourait toute la Galilée ; il enseignait dans leurs synagogues, proclamait l’Évangile 

du Royaume, guérissait toute maladie et toute infirmité dans le peuple. 24Sa renommée se 

répandit dans toute la Syrie. On lui amena tous ceux qui souffraient, atteints de maladies et 

de tourments de toutes sortes : possédés, épileptiques, paralysés. Et il les guérit. 25De 

grandes foules le suivirent, venues de la Galilée, de la Décapole, de Jérusalem, de la Judée, 

et de l’autre côté du Jourdain. 

CHAPITRE 5  

1Voyant les foules, Jésus gravit la montagne. Il s’assit, et ses disciples s’approchèrent de lui. 
2Alors, ouvrant la bouche, il les enseignait. Il disait : 

3« Heureux les pauvres de cœur, car le royaume des Cieux est à eux. 

4Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés. 

5Heureux les doux, car ils recevront la terre en héritage. 

6Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice, car ils seront rassasiés. 

7Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde. 

8Heureux les cœurs purs, car ils verront Dieu. 

9Heureux les artisans de paix, car ils seront appelés fils de Dieu. 

10Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car le royaume des Cieux est à eux. 

11Heureux êtes-vous si l’on vous insulte, si l’on vous persécute et si l’on dit faussement toute 

sorte de mal contre vous, à cause de moi.12Réjouissez-vous, soyez dans l’allégresse, car votre 

récompense est grande dans les cieux ! C’est ainsi qu’on a persécuté les prophètes qui vous 

ont précédés. 

13Vous êtes le sel de la terre. Mais si le sel devient fade, comment lui rendre de la saveur ? 

Il ne vaut plus rien : on le jette dehors et il est piétiné par les gens. 14Vous êtes la lumière 

du monde. Une ville située sur une montagne ne peut être cachée. 15Et l’on n’allume pas une 

lampe pour la mettre sous le boisseau ; on la met sur le lampadaire, et elle brille pour tous 

ceux qui sont dans la maison. 16De même, que votre lumière brille devant les hommes : alors, 

voyant ce que vous faites de bien, ils rendront gloire à votre Père qui est aux cieux. » 

  

 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 18 

II. LEXIQUE 

ROYAUME OU 
RÈGNE DE DIEU 
/ DES CIEUX 

Le judaïsme d’alors parlait du Règne de Dieu, soit sous sa figure à venir quand 
Dieu établira visiblement son règne sur tout l’univers, soit sous sa figure présente 
caractérisée par l’obéissance à sa Loi (prendre sur soi le joug du règne de Dieu). 
Pour Jésus le Règne advient déjà dans ses guérisons et ses pardons, comme aussi 
dans la « justice » vécue par ses disciples (« cherchez le Royaume de Dieu et sa 
justice »). Mt emploie de préférence l’expression « Royaume des Cieux » au lieu 
de « Royaume de Dieu », en se conformant à la pratique juive qui évite de 
nommer « Dieu » par respect pour sa transcendance ; par exemple on dira « le 
Nom ». Dire « des Cieux » ne signifie pas que ce royaume se limite au ciel, mais 
qu’il est « de Dieu », sur la terre comme au ciel. Il faut traduire le même mot 
grec (basileia) tantôt « par règne de Dieu » comme événement (par exemple : 
« que ton règne vienne »), tantôt par « royaume de Dieu », comme espace (par 
exemple avec l’image d’entrer dans le royaume de Dieu). 

JUSTICE La justice dont parle Mt (« faim et soif de justice ») est le style de vie qui 
« ajuste » l’homme à l’être et à la volonté de Dieu. Jean-Baptiste déjà en 
indiquait la voie (21, 32) ; en venant au baptême de Jean, Jésus accomplit avec 
lui toute justice (3, 15) ; dans le Sermon sur la Montagne il interprète la Loi de 
telle sorte que la justice vécue par ses disciples dépasse celle des scribes et des 
pharisiens (5, 20) ; elle est en harmonie avec le Royaume de Dieu (6,33), elle 
participe de la justice de Dieu, faite de gratuité (parabole des ouvriers à salaire 
égal 20, 1-15) et de miséricorde (parabole des débiteurs 18, 23-35). 

 

III. POUR LIRE  

1 – L’ÉVANGILE DU ROYAUME (MT 5-7) 

Après les préludes de son évangile (évangile de l’enfance, Mt 1-2) et le récit de l’entrée en ministère 
de Jésus à la suite de Jean-Baptiste (Mt 3-4), Matthieu présente à ses lecteurs ce que l’on peut appeler 
« la charte du Royaume », autrement dit « le Sermon sur la montagne ». C’est le premier des cinq 
grands discours de l’évangile de Matthieu. Il se présente comme un « discours programme » (5-7)9. Il 
comporte : 

1. Un prélude : les Béatitudes, suivies de sentences sur le sel et la lumière (5, 1-16) 
2. Une proclamation de « la justice du Royaume » sous la forme d’une interprétation de la Loi qui 

rejoint son origine et vise son « accomplissement » (5, 17-48). Jésus est venu en effet pour 
accomplir – et non pour abolir « la Loi et les prophètes » ; 

3. Une mise au point sur la piété authentique, autour des trois pratiques religieuses juives 
fondamentales (aumône, prière et jeûne) à vivre pour Dieu seul, gratuitement, et non pour se 
faire valoir devant les autres (6, 1-18) ; c’est dans ce contexte que Jésus enseigne la prière du 
« Notre Père » (6, 9-13) ; puis il exhorte à organiser sa vie en cherchant le royaume de Dieu et 
sa justice et en lui faisant entièrement confiance (6, 1-34) ; 

 
9 Un discours inaugural, mais en beaucoup plus court, se trouve en Luc (6, 20-49). Matthieu le situe sur « la 
montagne » (5,1), à la manière de Moïse au Sinaï. Luc le situe sur une plaine, quand Jésus redescend de la 
montagne avec les Douze disciples à la rencontre de la foule (6, 17-19). Question de « montage littéraire » qui 
souligne telle ou telle dimension du message de Jésus. 

 

 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 19 

1 

4. Un ensemble moins organisé de paroles de Jésus (7, 1-12) concernant le rapport à autrui ; c’est 
là que paraît une formulation positive de la « règle d’or », dont Jésus dit que c’est « la Loi et 
les prophètes » (7, 12 ; cf. 5, 19) ; 

5. Une conclusion (7, 13-27) qui montre l’issue finale du choix fait devant la parole de Jésus, 
selon qu’elle est accueillie ou non, en acte et pas seulement en théorie, sous quatre couples 
d’images : deux voies, deux portes, deux arbres et finalement deux maisons bâties sur le roc 
ou sur le sable, où se discernent les vrais et les faux disciples. 

Le Sermon sur la montagne est encadré par la mention de la présence des disciples et de la foule (5 
1-2 ; 7, 28-29). Il n’est pas réservé à une élite. On pourrait dire qu’il est adressé d’abord aux disciples, 
mais aussi à la foule pour qu’il y trouve de nouveaux disciples (cf. Mt 28, 19). Sa structure interne 
comporte au centre la relation à Dieu notre Père (avec l’instruction sur le « Notre Père ») qui donne 
sens et souffle à toute la vie selon la justice du Royaume. 

Le Sermon sur la montagne n’est pas séparable du récit qui le précède. Habité par l’Esprit de son 
baptême pour « accomplir toute justice » (3, 15) et vainqueur de Satan lors de son jeûne au désert, 
Jésus quitte les rives du Jourdain, revient en Galilée, « la Galilée des nations » (4,15) ; il y annonce 
la Bonne Nouvelle du Règne de Dieu. Il l’annonce par sa parole et par son action ; les deux s’articulent 
l’une à l’autre : « Il proclamait la Bonne Nouvelle du Royaume et guérissait toute maladie et toute 
infirmité dans le peuple » (4, 23). Il ne faudra jamais oublier ce lien lorsqu’on entendra l’appel de 
Jésus à vivre selon « la justice du Royaume » : par son style de vie, par ses actes de guérison et de 
salut il en ouvre le chemin. Le dynamisme du Règne précède et suscite cette vie nouvelle. Aussitôt 
après le Sermon sur la montagne, Jésus reprendra l’activité de guérison, de pardon, de conversion 
(Mt 8-9) qui le rend praticable et possible (Mt 11, 28-30). 

2 – « HEUREUX » (5, 3) 

Dans les deux présentations de Mt et de Lc le discours inaugural de Jésus s’ouvre par une proclamation 
qui lui donne sens : « les Béatitudes » ; c’est la proclamation du bonheur inauguré par l’avènement 
du Règne / du Royaume/ de Dieu dans le ministère de Jésus. « Heureux » sera répété 8 fois + 1 (la 
9ème étant une actualisation de la 8ème). Avant d’énoncer la manière dont il interprète et accomplit la 
Loi (5, 17-20), Jésus proclame le bonheur de ses disciples. 

Avant d’être une loi, l’Évangile selon Mt sera une proposition de vie et de bonheur. Ne pas confondre 
« béatitude » et « bénédiction ». La « bénédiction (berakah) », fréquente dans l’A.T. , est une parole 
tendue vers l’avenir, elle crée, elle effectue ce qu’elle dit. La « béatitude » constate, elle est une 
forme de félicitations, qui suppose la constatation d’un bonheur déjà réalisé ou du moins un bonheur 
en chemin, sûr de se réaliser. Les destinataires des béatitudes sont heureux… bien que, peut-être, ils 
ne s’en rendent pas compte et qu’ils aient à en prendre conscience : « Ah ! quel bonheur ! »10 est le 
vôtre. Ce n’est pas toujours évident ; la béatitude fait office de révélation, soit sur une situation : 
« Heureux les yeux qui voient ce que vous voyez » (Lc 10, 23), soit sur un comportement : « Heureuse, 
celle qui a cru en la parole qui lui a été dite de la part du Seigneur » (Lc 1, 45). Ici il s’agit à la fois 
d’un événement (le règne de Dieu est inauguré dans le ministère de Jésus) et du changement du 
présent et de l’avenir qui en découle, pour ceux qui veulent bien le reconnaître et l’accueillir. De 
félicitations les Béatitudes deviennent alors un programme : soyez de ceux qu’elles concernent. 

 
10 Marcel DUMAIS, Cahiers Évangile 94, p. 16-17. 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 20 

3 – BONHEUR POUR QUI ? 

En lisant les évangiles de Lc et de Mt nous sommes en présence de deux versions des Béatitudes. Dans 
la version de Luc (6, 20-22) les trois premières Béatitudes ont des couleurs sociales appuyées : Jésus 
proclame le bonheur pour ceux qui sont pauvres, qui ont faim, qui pleurent : 

Heureux, vous les pauvres, car le royaume de Dieu est à vous. 
Heureux, vous qui avez faim maintenant, car vous serez rassasiés. 
Heureux, vous qui pleurez maintenant, car vous rirez. 

Les « malédictions » correspondantes (Lc 6, 24-25) renforcent cette image sociale en parlant de riches, 
de ventres pleins, de gens qui rient. 

Matthieu commence lui aussi par « les pauvres », mais c’est en précisant aussitôt qu’il s’agit de 
« pauvres en esprit » ; de même les affamés de Lc deviennent en Mt des affamés et assoiffés de 
justice ; quant aux béatitudes supplémentaires de Mt (« doux, miséricordieux, cœurs purs, artisans 
de paix »), elles renforcent cette couleur spirituelle. 

Les évangiles ne sont pas des dictaphones, même en tenant compte de la force de la tradition orale. 
Ils interprètent les paroles de Jésus par la manière-même de les rapporter ; leur interprétation a des 
appuis dans l’ensemble du message de Jésus tel que l’a conservé la tradition des premières 
communautés. Il y a place dans la Bonne Nouvelle de Jésus pour ces deux versions des Béatitudes. 
Dans son règne le Dieu de Jésus manifeste la priorité de son amour pour les plus déshérités, sans 
condition, les pauvres sont le premier choix de Dieu (version de Lc)11. Mais Jésus ne vient pas pour 
mettre les pauvres à la place des riches, il vient pour faire de tous des disciples du Royaume (humbles, 
non-violents, artisans de paix, miséricordieux, engagés pour la justice (version de Mt). 

4 – BONHEUR POUR QUAND ? 

Dans la première et la huitième béatitudes de Mt (les pauvres et les persécutés) qui encadrent la 
série, ce bonheur est au présent : « car le Royaume des cieux est à eux ». Dans les autres elle est au 
futur (ils auront la terre en héritage, ils seront consolés, ils seront rassasiés etc.). Comment 
comprendre ce présent et ce futur ? Le futur dit une promesse pour la venue finale du Royaume de 
Dieu, quand il rétablira la justice, quand il révélera la qualification spirituelle (faim et soif de la 
justice, artisans de paix, cœurs purs) ; mais ce ne sera pas une « compensation céleste » des malheurs 
et des misères d’ici-bas ; ce sera la révélation de l’appartenance à ce Royaume dont on aura déjà 
vécu les traits dans la vie ordinaire, ici-bas, tous les jours. Déjà les pauvres en esprit et les persécutés 
pour la justice font l’expérience de la joie du Royaume au cœur-même de leur détresse ; cf. Paul qui 
surabonde de joie au milieu de ses tribulations (2 Co 1, 5 ; Ph 2, 17 ; Col 1, 24). 

  

 
11 C’est ce qu’annonce le Jésus de Lc à la synagogue de Nazareth (Lc 4, 16-21) en se mettant sous le patronage 
du Prophète de la Consolation (Isaïe 61) : l’Esprit du Seigneur est sur moi. Il m’a envoyé porter la bonne nouvelle 
aux pauvres (il est question ensuite des « aveugles », des « prisonniers », des « affligés »…). 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 21 

1 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

 

Mt 4, 23-25 

 L’évangile de Mt comprend 5 grands discours et Jésus est souvent présenté comme 
enseignant. Comment comprenons-nous l’importance de ces quelques versets qui parlent de 
l’activité de Jésus ? 

 

Mt 5, 1-12 

v. 1-2 Quels sont les destinataires du discours de Jésus ? 

v. 3 Comment comprenons-nous le présent de cette béatitude ? 

v. 4-9 Quel sens donnons-nous à ces différentes béatitudes ? 

v. 10-12 Le présent est de nouveau employé pour ces béatitudes finales. Comment pouvons-
nous lui donner sens ? 

 

Mt 5, 13-16 

 Jésus s’adresse à ses disciples. Éclairés par les béatitudes, en quoi peuvent-ils être sel de la 
terre, lumière du monde ? 

ACTUALISATION 

 

 
Dans un contexte de « malheur » : crise écologique, épidémie de la COVID, crise 
économique… etc., comment est-il possible d’entendre aujourd’hui cette proclamation de 
« heureux êtes-vous » ? 

  

 À la suite de Jésus qui a incarné le style de vie des béatitudes, quelles nous semblent être 
les béatitudes dont notre monde aujourd’hui a le plus besoin ? 

  

 
Les chrétiens deviennent de plus en plus une minorité dans une société multiculturelle, 
multireligieuse. Quel sens peut avoir l’expression : « être sel de la terre, lumière du 
monde » ? 

  

 

  

 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 22 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : ILS SONT NOMBREUX LES BIENHEUREUX (W72) 

R/ Éternellement heureux ! Éternellement heureux ! Dans son Royaume ! 

1. Ils sont nombreux les bienheureux 
Qui n’ont jamais fait parler d’eux 
Et qui n’ont pas laissé d’image 
Tous ceux qui ont, depuis des âges, 
Aimé sans cesse et de leur mieux 
Autant leurs frères que leur Dieu 
 
2. Ceux dont on ne dit pas un mot, 
Ces bienheureux de l’humble classe, 
Ceux qui n’ont pas fait de miracle 
Ceux qui n’ont jamais eu d ́extase 
Et qui n’ont laissé d ́autre trace 
Qu’un coin de terre ou un berceau 

3. Ils sont nombreux, ces gens de rien, 
Ces bienheureux du quotidien 
Qui n’entreront pas dans l’histoire 
Ceux qui ont travaillé sans gloire 
Et qui se sont usé les mains 
A pétrir, à gagner le pain 
 
4. Ils ont leurs noms sur tant de pierres, 
Et quelquefois dans nos prières 
Mais ils sont dans le cœur de Dieu ! 
Et quand l’un d’eux quitte la terre 
Pour gagner la maison du Père, 
Une étoile naît dans les cieux. 

OU CHANT : SI LE PÈRE VOUS APPELLE (T154-1) 

1 – Si le Père vous appelle à aimer comme il vous aime, 
Dans le feu de son Esprit, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle à lui rendre une espérance, 
À lui dire son salut, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à peiner pour le Royaume, 
Aux travaux de la moisson, bienheureux êtes-vous ! 

Tressaillez de joie ! Tressaillez de joie ! Car vos noms sont inscrits pour toujours dans les cieux. 
Tressaillez de joie ! Tressaillez de joie ! Car vos noms sont inscrits dans le cœur de Dieu. 

2 – Si le Père vous appelle à quitter toute richesse, 
Pour ne suivre que son Fils, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle à lutter contre la haine, 
Pour la quête de la Paix, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à tenir dans la prière, 
Au service des pécheurs, bienheureux êtes-vous ! 

3 – Si le Père vous appelle à montrer qu’il est tendresse, 
A donner le pain vivant, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle au combat pour la justice, 
Au refus d’être violents, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à l’amour de tous les hommes 
Au respect du plus petit, bienheureux êtes-vous ! 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Apprends-nous, Seigneur, à vivre selon les Béatitudes, clés d’or, clés de vérité. Apprends-nous à 
distinguer, grâce à elles : l’essentiel de l’accessoire, l’important du dérisoire, l’éternel de 
l’éphémère et le primordial du secondaire. Délivre-nous de toutes les peurs : la peur d’être dupe, la 
peur de perdre un privilège, la peur de manquer, la peur de souffrir. Alors nous pourrons nous livrer 
entièrement aux Béatitudes et entrer ainsi dans ton Royaume, le Royaume de l’Amour. Amen 

 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 23 

1 

VI. CLÉS DE LECTURE 

5, 3 « LES PAUVRES EN ESPRIT » 

La traduction française prête à l’ambiguïté ; le sens n’est pas péjoratif (pauvres d’esprit), mais 
positif : « en esprit » indique l’intériorité comme « purs de cœur ». L’expression renvoie à la figure 
biblique des « anawim », les humbles, qui sont totalement dépendants de Dieu, qui ne prennent pas 
appui sur leurs richesses et leurs pouvoirs, mais qui mettent leur confiance en Lui. « La pauvreté en 
esprit est alors le contraire de l’orgueil » 12 . La pauvreté spirituelle (mais bien réelle dans le 
comportement) est au fondement de la justice caractéristique du Royaume de Dieu. 

5, 4 « LES AFFLIGÉS » 

La situation est très concrète dans la formule parallèle de Lc 6, 21b, en parallèle avec la pauvreté et 
la faim (ceux qui pleurent : la faim et les larmes) - elle paraît plus spirituelle (cf. aussi 1 Co 5, 2 ; 2 
Co 12, 21) et plus communautaire en Mt, surtout avec la référence à « la Consolation d’Israël » : « car 
ils seront consolés » (cf. Is 40, 1 « Consolez, consolez mon peuple » ; Is 66, 13 « Il en ira comme d’un 
homme que sa mère réconforte : c’est moi qui vous réconforterai, oui, dans Jérusalem, vous serez 
réconfortés »). En Is 61, 2 le Prophète est investi de l’Esprit pour réconforter les endeuillés de 
Jérusalem ; Jésus, comme Messie, assume cette fonction ; et il enverra l’Esprit comme « un autre 
Consolateur » (Jn 14, 16). 

5, 5 « LES DOUX » 

Cette béatitude oscille dans les manuscrits entre la 2ème et la 3ème place : elle a été promue à la 2ème 
place parce que « pauvres » et « doux » vont bien ensemble ; la douceur envers les frères est une 
marque de la pauvreté spirituelle envers Dieu (les « anawim », les humbles / sont des doux). La 
nuance propre de « doux », dans le contexte des psaumes, consiste à ne pas s’enflammer comme les 
impies, à rester calme devant le Seigneur, à l’attendre avec patience, sans la violence qui forcerait 
le destin. Les deux autres emplois de « doux » en Mt (11, 29 ; 21, 5) unissent humilité, bonté attentive 
et non-violence. Jésus « doux et humble de cœur » ne fait pas peser son joug sur ses disciples (Mt 11, 
29-30), il entre à Jérusalem monté sur un ânon, et non pas à la manière des rois équipés de chars et 
de chevaux (Mt 21,5). 

« Car ils auront la terre en héritage ». C’est un emprunt au Ps 37 (36), 11 : « mais les doux auront la 
terre en héritage, et ils goûteront avec délices une immense paix ». Il s’agissait dans le psaume d’un 
rétablissement de la justice en faveur des fidèles, et cela s’exprimait sous la forme très concrète de 
l’habitation paisible dans la terre de la Promesse. Le langage juif classique d’« hériter la terre » ( cf. 
LXX Is 57, 13 ; 60, 21) souligne la gratuité de ce don qui revient à ceux qui sont de la famille de Dieu : 
ce n’est pas une conquête par la violence mais un patrimoine. Dans le psaume « hériter la terre » est 
commenté par « goûter la paix ». Sans cesser d’être concrète, « la terre » des Béatitudes ne se limite 
plus au pays d’Israël, elle est la terre des humains habités par la douceur de Dieu. Si l’héritage est 
de Dieu, il ne peut être que lieu de rencontre et d’alliance, ou bien il ne sera pas. Et où y aurait-il 
rencontre sans douceur ? 

5, 6 « LES AFFAMÉS ET LES ASSOIFFÉS DE LA JUSTICE » 

Sur « la justice » dont parle Mt voir LEXIQUE 

Déjà les fidèles qui priaient les Psaumes (spécialement Ps 119/118) disaient leur désir intense de 
courir dans la voie des commandements du Seigneur. Grâce à l’avènement du Royaume inauguré par 

 
12 Camille FOCANT, Le Discours de Jésus sur la montagne, Cahier Évangile 195, mars 2021, p. 17. 

 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 24 

Jésus, par son enseignement, son action, son appel, ils en seront rassasiés, selon l’image du festin 
eschatologique (cf. 8, 11 ; Lc 14, 15) dont « la justice » sera la nourriture. En avoir dès maintenant 
faim et soif implique que vivre de cette justice ne dépend pas seulement ni d’abord des efforts 
humains : cela dépend d’abord du don de Dieu. Encore faut-il la désirer, et le plus intensément 
possible. Au risque même d’encourir pour elle la persécution (5, 10, huitième béatitude). 

5, 7 « LES MISÉRICORDIEUX » 

La compassion comme amour du prochain, et plus encore du lointain, est l’amour porté à l’extrême, 
au paroxysme. Sortir de soi pour partager sa souffrance et le réconforter déjà par cette communion. 
La miséricorde est la quintessence de la nouvelle alliance. En deux passages de Mt, Jésus rappelle 
que la compassion prime toute observance en citant le prophète Osée : « c’est la miséricorde que je 
veux et non les sacrifices » (Mt 9, 13 ; 12, 7 ; Os 6, 6). Elle a deux figures majeures : la compassion 
et le pardon. La compassion (être pris aux entrailles) à l’égard de toute détresse humaine sera 
illustrée en Mt 25, 31-46. Le pardon sera illustré par la fameuse parabole du serviteur qui était appelé 
à remettre la dette insignifiante du frère, alors qu’il avait été pardonné lui-même d’une dette 
immense, impossible à couvrir, appelé à « avoir pitié de ton compagnon comme moi-même j’avais eu 
pitié de toi » (18, 23-35). Si l’amour est la récapitulation de toute la Loi telle que Jésus l’interprète 
dans sa vie et son enseignement, la miséricorde en signe l’authenticité. Le reproche aux Scribes et 
Pharisiens de pratiquer tous les menus détails de la dîme en oubliant la miséricorde (Mt 23, 23) est 
« l’anti-béatitude »13. 

5, 8 « LES CŒURS PURS » (LITT. LES PURS DE CŒURS) 

Le cœur, dans le langage biblique, n’est pas seulement ni d’abord le sentiment, c’est l’intelligence 
et l’intériorité grâce auxquelles la personne ou le peuple agit et s’engage en toute vérité. Jésus 
rappelle que la pureté légale dans les aliments n’a rien à voir avec la pureté du cœur (15, 18 ; 23, 
26) ; l’adultère est déjà commis dans le cœur par le regard de convoitise (5, 28) ; l’engagement total 
de soi est celui du cœur dans le pardon (18, 35). Jésus est doux et humble de cœur (11, 29). 

Un équivalent moderne pourrait être « l’authenticité », si on comprend dans ce mot, non la seule 
sincérité, mais la recherche de vérité et droiture dans ses rapports avec Dieu et avec les autres ainsi 
que la quête de transparence dans son être et son agir14. 

Le « cœur pur » des Béatitudes ne se limite pas au domaine sexuel. Il dénonce toute fausseté dans 
les relations humaines et avec Dieu. Il s’agit d’être sans mélange dans les intentions comme dans les 
actions, de sorte qu’en tout domaine il n’y ait pas d’écart entre l’intérieur et l’extérieur. Le texte de 
Mt reprend une expression du Ps 24, 4 selon lequel le fidèle se garde de toute idolâtrie : « L’homme 
aux mains innocentes, au cœur pur : son âme ne se porte pas vers des riens (désignation des idoles), 
il ne jure pas pour tromper ». Le Shema Israël (« Écoute Israël »), au fondement de la réponse à 
l’alliance divine, consiste à aimer Dieu de tout son cœur (22, 37), sans partage. 

Aux cœurs purs il est annoncé qu’ils « verront Dieu ». Il est impossible ici-bas de voir Dieu face à face, 
mais c’est l’espérance de Paul à la parousie comme dernier fruit de l’agapè (1 Co 13 « ce jour-là nous 
verrons face à face… je connaîtrai comme j’ai été connu ») et de Jean : « Bien-aimés, dès à présent 
nous sommes enfants de Dieu, mais ce que nous serons n’a pas encore été manifesté. Nous savons 
que lorsqu’il paraîtra, nous lui serons semblables, puisque nous le verrons tel qu’il est. Et quiconque 
fonde sur lui une telle espérance se rend pur comme lui-même est pur » (1 Jn 3, 2-3). Alors il n’y 
aura plus d’écart ; qu’il y en ait le moins possible dès maintenant ! 

 
13 Marcel DUMAIS, Le sermon sur la montagne, Cahiers Évangile 94, 2006, p. 23. 
14 Ibid, p. 24. 



FICHE 1 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : LES BÉATITUDES 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 25 

1 

5, 9 « LES ARTISANS DE PAIX » 

La paix est le comble du salut, du bonheur messianique, elle est l’attribut de Dieu, qui est « le Dieu 
de la paix » (Rm 15, 33), et du Messie, le Prince de la paix (Is 9, 5-6). « Shalom » n’est pas seulement 
l’absence de conflit et de guerre, c’est la plénitude, l’intégrité de la vie personnelle et sociale. 
« Faire la paix », c’est à la fois réconcilier et assurer la plénitude de la vie. Dans le Sermon sur la 
Montagne Jésus appelle à faire la paix, à en prendre l’initiative même si l’on a été offensé, au moment 
d’offrir un sacrifice. « Être appelé fils de Dieu » n’est pas une formalité, mais une identification qui 
convient à ceux et celles qui communient activement à ce que Dieu lui-même veut réaliser dans 
l’humanité. 

5, 8 « LES PERSÉCUTÉS POUR LA JUSTICE » 

Il y a une 8ème béatitude (5, 10), brève comme la 1ère, à la 3ème personne, avec la même assurance et 
la même constatation : le Royaume des Cieux est à eux. Ils ne sont pas seulement affamés de justice, 
ils sont exposés pour elle dans leur propre monde auquel ils ne sont pas conformes et qui s’en trouve 
gêné au point de les persécuter. 

Un doublet de cette béatitude à la seconde personne (5, 11-12) vient préciser les formes de cette 
agressivité : insultes, diffamations, calomnies, souffrances physiques. Mais surtout on souligne que 
tout cela est vécu, dit Jésus, « à cause de moi » (5, 11). N’est-ce pas au titre de cette configuration 
à sa Personne et de leur solidarité avec lui qu’ils sont déclarés heureux ? Et le Jésus de Mt ajoute, à 
l’adresse de tous ses disciples persécutés, qu’ils sont en bonne compagnie : ils ont les prophètes 
comme devanciers. 

Le passage à la seconde personne en 5, 12 prépare la mission que Jésus va exprimer en 5, 13-16 sous 
les images du sel et de la lumière : vous êtes le sel de la terre, la lumière du monde. 

5, 13-15 LE SEL ET LA LUMIÈRE 

Les Béatitudes ne se limitent pas à promouvoir la « vie spirituelle », elles constituent les disciples de 
Jésus en « véritables disciples » et donc en témoins. D’où l’addition des images du sel, de la ville sur 
la montagne, de la lumière dans la maison. 

- Le sel (5, 13 ; cf. aussi Mc 9, 50 et Lc 14, 34-35) : image de donner du goût et de garder de la 
corruption. Cela est dit aux disciples auxquels Jésus vient d’annoncer la persécution ; c’est à 
ce prix qu’ils répondront à leur vocation : donner sens à la vie, préserver de la corruption. Ils 
sont « le sel de la terre », c’est-à-dire du monde des humains ; les Béatitudes ne sont pas 
faites pour les laisser entre eux ; ne pas s’affadir ; en principe ce n’est pas possible pour le 
sel… est-ce possible pour les disciples ? 

- La lumière (5, 14-16) : métaphore appliquée à Jésus en Jn 8, 12 ; ici, aux disciples. Les 
prophètes avaient fait prendre conscience à Israël que Dieu l’avait choisi pour être « la 
lumière des nations » (Is 49, 6), à la fois révélation et salut. Jésus revendique ce rôle pour la 
communauté de ses disciples ; ils assument et réalisent la vocation d’Israël. Ville en hauteur, 
lampe sur un support : l’insistance est sur le témoignage de vie ; un vrai disciple ne peut 
passer inaperçu. Le Pape François parlera de « disciples-missionnaires ». 

Notes : 

- La lampe est une métaphore appliquée aux disciples en Mt 5,15, mais à l’évangile en 4, 21 
(// Lc 8, 16) et à Jésus lui-même en Lc 11, 33 (Jésus comme signe à discerner). 

- Le boisseau est un baquet à 3 pieds (pour contenir le blé de la maison). 





 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 27 

2ÈME RENCONTRE 

 

LE SERMON SUR LA MONTAGNE : 

QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 
MATTHIEU 5, 17-48 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 28 

FIL ROUGE 

Après l’introduction des Béatitudes qui donnaient le ton du discours, Jésus explique sa position vis à 
vis de la Loi, la Torah, dont il assure que pas un iota ne sera changé dans la perspective du 
« Royaume ». Il ne s’agit pas pour Jésus d’être pointilleux sur les détails, mais de ramener à 
l’essentiel. 

Il ne faut pas se contenter de la justice des scribes et des pharisiens, c’est à dire des gens au sommet 
de la hiérarchie religieuse et sociale et qui sont pour Matthieu de parfaits contre-exemples ; en cela 
le discours de Jésus se fait l’écho d’un courant, dont Jean le Baptiste est un représentant et qui 
remettait en question, non pas la Loi mais   son interprétation par les pouvoirs religieux en place. 

Jésus parle en législateur, en homme qui édicte la loi, pas en simple commentateur : on vous a dit, 
vous avez appris, moi je vous dis. II parle au présent, il est venu accomplir la Loi, c’est à dire la 
ramener à son absolue fidélité à la volonté du Père pour communier à son amour. 

Il y a la Loi et il y a la Justice : c’est la justice interprétée par les scribes et les pharisiens qui est 
remise en cause ; dans la perspective du Royaume est « juste » celui qui accueille dans sa vie les 
valeurs des Béatitudes. Il ne faut pas se contenter de suivre la Loi à la lettre, il faut la suivre dans 
son esprit. 

La réconciliation entre frères est une priorité, inutile de vouloir rendre hommage à Dieu s’il existe un 
contentieux avec un frère : ce qui peut sauver, c’est la qualité du lien avec l’autre. 

La Loi portée à la perfection c’est arriver à aimer son ennemi. 

C’est la condition pour pouvoir se dire fils d’un Père qui est aux cieux et « qui fait lever son soleil sur 
les méchants et sur les bons et tomber la pluie sur les justes et les injustes ». 

 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 29 

2 

I. TEXTE 

CHAPITRE 5  

17N’allez pas croire que je sois venu abroger la Loi ou les Prophètes : je ne suis pas venu 

abroger, mais accomplir. 18Car, en vérité je vous le déclare, avant que ne passent le ciel et 

la terre, pas un i, pas un point sur l’i ne passera de la loi, que tout ne soit arrivé. 19Dès lors 

celui qui transgressera un seul de ces plus petits commandements et enseignera aux hommes 

à faire de même sera le plus petit dans le Royaume des cieux ; au contraire, celui qui les 

mettra en pratique et les enseignera, celui-là sera déclaré grand dans le Royaume des cieux. 

20Car je vous le dis : si votre justice ne surpasse pas celle des scribes et des Pharisiens, non, 

vous n’entrerez pas dans le Royaume des cieux. 

21Vous avez appris qu’il a été dit aux anciens : Tu ne commettras pas de meurtre ; celui qui 

commettra un meurtre en répondra au tribunal. 22Et moi, je vous le dis : quiconque se met 

en colère contre son frère en répondra au tribunal ; celui qui dira à son frère : imbécile sera 

justiciable du Sanhédrin ; celui qui dira : fou, sera passible de la géhenne de feu. 

23Quand donc tu vas présenter ton offrande à l’autel, si là tu te souviens que ton frère a 

quelque chose contre toi, 24laisse là ton offrande, devant l’autel, et va d’abord te réconcilier 

avec ton frère ; viens alors présenter ton offrande. 25Mets-toi vite d’accord avec ton 

adversaire, tant que tu es encore en chemin avec lui, de peur que cet adversaire ne te livre 

au juge, le juge au gendarme, et que tu ne sois jeté en prison. 26En vérité, je te le déclare : 

tu n’en sortiras pas tant que tu n’auras pas payé jusqu’au dernier centime. 

27Vous avez appris qu’il a été dit : Tu ne commettras pas d’adultère. 28Et moi, je vous dis : 

quiconque regarde une femme avec convoitise a déjà, dans son cœur, commis l’adultère avec 

elle. 

29Si ton œil droit entraîne ta chute, arrache-le et jette-le loin de toi : car il est préférable 

pour toi que périsse un seul de tes membres et que ton corps tout entier ne soit pas jeté 

dans la géhenne. 30Et si ta main droite entraîne ta chute, coupe-la et jette-la loin de toi : 

car il est préférable pour toi que périsse un seul de tes membres et que ton corps tout entier 

ne s’en aille pas dans la géhenne. 

31D’autre part il a été dit : Si quelqu’un répudie sa femme, qu’il lui remette un certificat de 

répudiation. 32Et moi, je vous dis : quiconque répudie sa femme - sauf en cas d’union 

illégale - la pousse à l’adultère ; et si quelqu’un épouse une répudiée, il est adultère. 

33Vous avez encore appris qu’il a été dit aux anciens : Tu ne te parjureras pas, mais tu 

t’acquitteras envers le Seigneur de tes serments. 

 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 30 

34Et moi, je vous dis de ne pas jurer du tout : ni par le ciel car c’est le trône de Dieu, 35ni 

par la terre car c’est l’escabeau de ses pieds, ni par Jérusalem car c’est la Ville du grand 

Roi. 36Ne jure pas non plus par ta tête, car tu ne peux en rendre un seul cheveu blanc ou noir. 
37Quand vous parlez, dites oui ou non : tout le reste vient du Malin. 

38Vous avez appris qu’il a été dit : Œil pour œil et dent pour dent. 39Et moi, je vous dis de 

ne pas résister au méchant. Au contraire, si quelqu’un te gifle sur la joue droite, tends-lui 

aussi l’autre. 40À qui veut te mener devant le juge pour prendre ta tunique, laisse aussi ton 

manteau. 41Si quelqu’un te force à faire mille pas, fais-en deux mille avec lui. 42À qui te 

demande, donne ; à qui veut t’emprunter, ne tourne pas le dos. 

43Vous avez appris qu’il a été dit : Tu aimeras ton prochain et tu haïras ton ennemi. 44Et moi, 

je vous dis : Aimez vos ennemis et priez pour ceux qui vous persécutent, 45afin d’être 

vraiment les fils de votre Père qui est aux cieux, car il fait lever son soleil sur les méchants 

et sur les bons, et tomber la pluie sur les justes et les injustes. 46Car si vous aimez ceux qui 

vous aiment, quelle récompense allez-vous en avoir ? Les collecteurs d’impôts eux-mêmes 

n’en font-ils pas autant ? 47Et si vous saluez seulement vos frères, que faites-vous 

d’extraordinaire ? Les païens n’en font-ils pas autant ? 

48Vous donc, vous serez parfaits comme votre Père céleste est parfait. 

(Traduction TOB) 

  



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 31 

2 

II. LEXIQUE 

RAKA Mot araméen, injure familière du genre « tête de linotte » ; môros (mot grec), fou, 
« un peu dérangé » ; il ne semble pas qu’il y ait progression d’intensité dans ces 
dépréciatifs ; la progression de l’un à l’autre est du tribunal terrestre humain (le 
Sanhédrin) au tribunal divin eschatologique qui envoie dans la Géhenne. 

SANHEDRIN Mot grec (synedrion) qui signifie « assemblée siégeant » ; dans le NT il désigne au 
pluriel les tribunaux locaux (cf. Mt 10 17 : « ils vous livreront aux sanhédrins » ; au 
singulier il s’agit du « Grand Sanhédrin » de Jérusalem, présidé par le Grand- Prêtre 
en exercice, composé de 71 membres : les membres des grandes familles 
sacerdotales ; « les Anciens » = les notables laïcs de la société israélite ; et « les 
scribes », les spécialistes de l’interprétation de la Tôrah. Au temps des gouverneurs 
romains, ce grand conseil n’a plus de pouvoir politique mais il est l’instance 
religieuse et joue le rôle de tribunal par rapport aux lois de la société juive, sauf 
qu’il n’avait plus la compétence de la peine de mort, réservée au gouverneur (dont 
le titre au temps de Ponce Pilate était « praefectus », préfet). 

TALION Le talion existait déjà dans les civilisations antérieures à Israël ; par exemple dans 
le code d’Hammurabi (2ème millénaire av JC). Il représente un progrès civilisationnel 
en mettant un cran d’arrêt à la violence pour venger une offense. Sinon, la violence 
s’accroît de génération en génération comme l’illustre le chant sauvage de Lamech : 
« Oui, j’ai tué un homme pour une blessure, un enfant pour une meurtrissure. Oui, 
Caïn sera vengé sept fois, et Lamech soixante-dix-sept fois » (Gen 4, 24). 

 

III. POUR LIRE 

1 – DES BÉATITUDES À UN PROGRAMME DE VIE 

Dans la fiche précédente nous avons présenté le prélude du Sermon sur la Montagne : les Béatitudes. 
Comme dans une symphonie il en donnait les tonalités de pauvreté spirituelle, d’humilité, de douceur, 
de compassion, d’engagement pour la justice et la paix. Maintenant Jésus en vient à la traduction 
concrète de ce style de vie, à partir de la pratique des commandements reçus de Dieu au Sinaï, 
transmis par « les Anciens » et interprétés par les guides spirituels d’Israël, les scribes. Jésus prend 
ses distances par rapport à leur interprétation, en revenant à la source divine de la Loi et en ouvrant 
à son « accomplissement ». Nous pourrions retrouver les résonances des Béatitudes dans cet 
« accomplissement » de la Loi, par exemple « bienheureux les doux » dans l’invitation à la non-
violence. 

2 – JÉSUS ET LA LOI : NON PAS ABROGER, MAIS ACCOMPLIR 

« N’allez pas croire que je sois venu abroger la Loi ou les Prophètes : je ne suis pas venu abroger, 
mais accomplir » (5, 17). Cette déclaration initiale (« N’allez pas croire… ») suppose que dans certains 
courants de l’Église de Mt on le pensait. Jésus prend le contre-pied de cette position : il déclare sans 
ambages le sens de sa « venue » (comme il le fait en d’autres passages des évangiles : « je suis venu 
pour… ») ; ce n’est pas secondaire, il y va de sa mission ; il est venu pour « accomplir ». Ce qu’il 
« accomplit », c’est ensemble « la Loi et les Prophètes ». Dans la liturgie de la Synagogue les 
Prophètes sont les interprètes de la Loi. Il y a un lien étroit entre les deux : entre la Loi qui exprime 
la volonté de Dieu sur la conduite humaine et les Prophètes, qui soutiennent l’espérance dans la 
réalisation de la Promesse moyennant la fidélité aux exigences de l’Alliance. Ainsi Jérémie et Ézéchiel 
sont les prophètes d’une alliance nouvelle grâce à laquelle la Loi de Dieu sera inscrite sur les cœurs. 

 

 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 32 

Dans le récit de Mt, l’accomplissement des annonces prophétiques est souvent invoqué pour justifier 
les événements de la vie de Jésus : « ceci arriva afin que soit accompli ce qui a été dit par le prophète 
un tel. ». Ici en 5,17 l’opposition entre « abroger » et « accomplir » met davantage l’accent sur la 
fidélité à la volonté de Dieu exprimée dans la Loi. Si les disciples sont invités à « faire la volonté », 
Jésus, quant à Lui, « accomplit toute justice » (Mt 3, 15) ; il y a plus dans « accomplir » que dans 
« faire ». En se soumettant au baptême de Jean, il inaugure un chemin d’obéissance et d’amour qui 
atteindra son point culminant dans la Passion (26, 19). Mais c’est ainsi que s’accomplira aussi la 
Promesse. 

3 – UNE JUSTICE SURABONDANTE 

Comment Jésus accomplit-il la Loi ? Dans un premier temps on pourrait avoir l’impression qu’il insiste 
sur la minutie de l’observance. Aucun détail de la Loi, si minime soit-il, (« lourd » ou « léger », grand 
ou petit), n’est périmé, elle reste valide jusqu’à la fin du monde et la fidélité ou l’infidélité à ces 
menus détails commande la place dans le Royaume (5, 18-19)15. Mais encore faut-il y entrer !16 Et là 
il s’agit de tout autre chose que des observances telles que les présentent les maîtres religieux de 
son temps : « Car je vous le dis : si votre justice ne surpasse pas celle des scribes et des Pharisiens, 
non, vous n’entrerez pas dans le Royaume des cieux » (5, 20). Et c’est alors que Jésus va se poser en 
interprète véritable et définitif de la volonté de Dieu exprimée dans la Loi, face à l’interprétation 
légaliste des maîtres juifs de son temps. Il va ramener la Loi à sa source en Dieu et à sa visée ultime 
de communion avec Dieu au-delà de toute prescription légale. 

Notons-le bien : Jésus ne présente pas le Royaume comme une récompense (il ne dit pas « si votre 
justice surpasse celle des scribes et des pharisiens, alors vous entrerez dans le Royaume »), le 
Royaume n’est pas un droit promis à celui qui remplit un devoir. C’est plutôt ici une mise en garde, 
un appel à la vigilance. Un appel à aller toujours plus loin dans la fidélité à la volonté de Dieu. 

Cette « surabondance » n’est pas d’abord d’ordre quantitatif, mais qualitatif : il sera de l’ordre de 
l’amour, comme le déclarera au cours du Sermon sur la Montagne la règle d’or : « Ainsi, tout ce que 
vous voulez que les hommes fassent pour vous, faites-le vous-mêmes pour eux : voilà la Loi et les 
Prophètes » (7, 12). Cela correspond à la mission de Jésus telle qu’il l’a énoncée au début du Sermon 
sur la Montagne en 5, 17 : « accomplir la Loi et les Prophètes ». Le retournement du négatif - ne pas 
faire aux autres ce que l’on ne voudrait pas qu’ils nous fassent - en positif - tout le bien que vous 
voudriez qu’ils vous fassent faites-le pour eux- met l’accent sur l’initiative des disciples du Royaume 
et n’est plus une simple règle d’équivalence. Et ce n’est jamais fini. 

4 – « ET MOI JE VOUS DIS » 

« Il a été dit aux Anciens… Et moi je vous dis ». Six fois Jésus reprend cette formule dans une séquence 
(5, 2-48) que l’on a dénommée « les antithèses » du Sermon sur la Montagne. Aucun maître juif n’a 
jamais revendiqué une telle autorité. Les foules qui sont censées avoir écouté le Sermon sur la 
Montagne restaient « frappées de son enseignement, car il les enseignait en homme qui a autorité et 
non pas comme leurs scribes » (7, 28-29). En effet les scribes n’avancent rien qui ne s’appuie sur des 
traditions reçues de maîtres précédents, ordinairement dans le cadre d’un débat : « tel maître a dit… 
tel autre a dit ». Jésus ne procède pas ainsi. Il ne dit même pas comme les prophètes : « ainsi parle 
le Seigneur », même s’il a une conscience aiguë et permanente d’être l’Envoyé du Père. Il utilise le 
fameux Amen, et cela non pour répondre à une bénédiction liturgique, mais pour fonder une 
affirmation avec une absolue certitude et une entière autorité (en vérité je vous le dis 5, 18). « Il 
s’est donné comme l’homme venu accomplir, cela va plus loin que donner la meilleure interprétation. 
Et s’il prétend accomplir non seulement la loi mais les prophètes, c’est qu’il annonce non seulement 

 
15 Versets difficiles sur lesquels nous reviendrons dans CLÉS DE LECTURE. 
16 Elian CUVILLIER. 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 33 

2 

une doctrine mais un acte… Jésus reprend la loi à partir de ses racines, il l’approfondit, mais il la fait 
reposer sur sa propre autorité sans oublier qu’elle est la volonté de « mon Père » (7, 21). En cela 
consiste sa révolution17. 

5 – JÉSUS N’A-T-IL PAS MIS LA BARRE TROP HAUT ? 

Comment apprécier la position de Jésus dans l’énoncé des « antithèses » (5, 27-48) ? Si l’on en fait 
un catalogue de morale, on pourra lui trouver de la parenté avec le judaïsme (quoi de plus normal ?) 
et même avec des préceptes universels, telle la fameuse règle d’or (7, 12). Et pourtant il reste unique. 
Et même il met la barre si haut, que, dira-t-on, il énonce des normes impraticables, mais pourquoi ? 
Luther répond : pour te rendre conscient que par tes propres forces tu n’y arriveras pas : la grâce de 
Dieu est seule capable de te justifier. Mais faut-il interpréter Matthieu par Paul ? Ou encore on dira 
que les préceptes du Sermon sur la Montagne ne sont applicables que comme une « morale d’intérim », 
une morale de fin du monde, morale de sauve-qui-peut juste avant la venue du Jour. Ces lectures 
disent quelque chose de partiellement juste, mais elles passent à côté de la portée de ce grand texte. 

En réalité « ce que le Sermon sur la montagne ne dit pas, c’est : 

 « Tous ces préceptes, accomplis-les et tu seras heureux » (conception purement morale / 
pure autonomie de la personne humaine) ; 

 « Tout cela, c’est ce que tu devrais faire. Mais vois comme tu es misérable » (conception 
fidéiste / pure dépendance de la personne humaine) 

 « Mets le paquet, c’est le combat final » (éthique héroïque pour un temps bref) 

Ce qu’il dit, c’est plutôt : « Tu es pardonné, tu es l’enfant de Dieu, tu appartiens à son Règne. Fais-
en l’expérience et porte le fruit d’une vie neuve ». Les paroles de Jésus décrivent la foi vécue18. 

6 – LE CHEMIN DE VIE PROPOSÉ PAR JÉSUS 

Le Sermon sur la Montagne ne reprend que trois des dix paroles du Décalogue19, celles relatives au 
meurtre, à l’adultère et au serment ; les trois autres paroles des antithèses (répudiation, talion, 
haine des ennemis) sont empruntées à d’autres codes du Pentateuque, ou même en dehors. Il ne 
reprend rien de la première partie du Décalogue (les commandements relatifs au Dieu unique). Ici il 
s’agira seulement de la relation à autrui, mais selon Mt 22, 34-40 elle fait corps avec l’amour de Dieu. 

Avec Paul BEAUCHAMP 20  remarquons encore ceci : même si l’emprunt à la seconde partie du 
Décalogue est limité (meurtre, adultère, serment), il concerne néanmoins l’existence humaine en son 
essence : le sang, le sexe, la parole. 

Jésus renforce les trois paroles qui reprennent directement le Décalogue : pas seulement le meurtre, 
mais déjà pas la colère ; pas l’adultère, mais pas non plus la convoitise ; pas de serment du tout ni 
faux ni vrai. 

 
17 Paul BEAUCHAMP, D'une montagne à l'autre, p 119. 
18 Camille FOCANT, Le Discours de Jésus sur la montagne, Cahiers Évangile 195, p 11. 
19 Rappel du décalogue : 

- Première partie : 1 idoles, 2 images divines, 3 nom divin, 4 sabbat, 5 parents 

- Seconde partie : 6 meurtre, 7 adultère, 8 rapt, 9 faux témoignage, 10 convoitise du bien d’autrui. 
20 Paul BEAUCHAMP, D'une montagne à l'autre, p 115. 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 34 

Il écarte les trois paroles qui le restreignaient : répudiation permise malgré l’interdit de l’adultère ; 
talion malgré l’interdit de donner la mort ; serment sans la garantie du Nom de Dieu. 

Moyennant ces deux démarches (extension et écart) le Décalogue est ramené à sa source en Dieu et 
à sa volonté de servir au maximum possible la vie, la paix, la vérité ; la sixième antithèse en explicite 
la source sous-jacente : l’amour sans condition, et il en dit l’ampleur illimitée : soyez parfaits comme 
votre Père céleste est parfait (Mt 5, 48 // Dt 18, 13). 

7 – L’IMITATION DU PÈRE 

Marcel DUMAIS21  nous aide à comprendre la place que cette référence au Père tient en Mt. Le 
substantif est omniprésent dans le Sermon sur la Montagne (17 références dans le Sermon sur la 
Montagne sur 44 chez Mt). Particulièrement concentré en Mt 6, 1-18, partie centrale du discours, et 
au cœur (vv. 7-15) duquel on trouve le Notre Père. Père est toujours qualifié de « votre », « notre », 
« mon » ou « ton ». La relation avec le Père a une importance particulière. 

Le mot Père est en corrélation avec deux autres termes : fils et frère. L’enjeu, selon Jésus, est de 
devenir « fils du Père » : « afin que vous deveniez vraiment les fils de votre Père qui est aux cieux » 
(Mt 5, 45) Pour cela, il faut devenir « parfait » (Mt 5, 48) : « Vous serez parfaits (τέλειοι) comme votre 
Père céleste est parfait (τέλειος) ». « Achevé », « accompli ». Quel est cet accomplissement ? C’est 
de faire lever son soleil sur les méchants et les bons, et faire pleuvoir sur les justes et les injustes. 
La perfection est donc définie par un amour qui s’étend à tous, même aux méchants. C’est donc en 
ce sens que l’enseignement sur le Père vient déplacer notre logique de justice. 

Correspondre à la paternité de Dieu et devenir véritablement fils du Père, c’est établir vis-à-vis de 
tous, même de nos ennemis, une même relation d’amour. On n’est vraiment fils vis-à-vis du Père qu’à 
partir du moment où l’on est frère vis-à-vis de tous. Les trois termes « paternité », « filiation », 
« fraternité » se conditionnent et s’entretiennent mutuellement. Il faut se reconnaître fils d’un même 
Père pour vivre en frère, et il faut se reconnaître frère pour vivre en fils d’un même Père. 

Si l’enseignement du Sermon sur la Montagne est un appel à un renouvellement de nos rapports 
humains (c’est-à-dire une manière d’être et d’agir), alors cela prend son sens et sa source dans un 
renouvellement de notre relation à Dieu. 

La prière du Notre Père est au cœur du Sermon sur la Montagne pour bien nous montrer que la relation 
avec le Père est au cœur de la justice. On y retrouve la venue du Royaume (« que ton règne vienne »), 
qui s’articule à la correspondance à sa volonté (« que ta volonté soit faite »). La justice qualifie donc 
une conduite humaine, une relation aux autres conforme à ce que Dieu veut, volonté dont Jésus nous 
révèle toute l’étendue dans le Sermon sur la Montagne. 

  

 
21 Marcel DUMAIS, « Sermon sur la montagne » dans : D.B.S. XII (1996), col. 866. 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 35 

2 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

 

vv. 17-20 Quel sens donnons-nous à l’opposition établie par Jésus entre « abroger » et 
« accomplir » ? 
Dans les v. 19-20 : il est question du Royaume des cieux et du rapport aux 
commandements, comment comprenons-nous ces versets ? Quelle nous semble 
être ici la signification du mot « justice » ? 

vv. 21-42 - « Vous avez appris qu’il a été dit… et moi je vous dis » Qu’est-ce que nous 
suggère cette opposition 6 fois répétée ? Comment Jésus se situe-t-il par rapport 
à la Loi de Moïse ? Au nom de quoi ? 
- Meurtre, adultère, serment : en quoi ces secteurs de la vie sociale, retenus par 
Jésus nous semblent-ils importants ? 

vv. 38-48 Comment comprenons-nous l’excès ainsi indiqué par Jésus ? Est-ce réaliste ? 
Totalement utopique ? Quel sens cela peut-il avoir ? 

ACTUALISATION 

 

 
Qu’est-ce que le Sermon sur la montagne nous apprend sur le rapport de Jésus à la Loi ? 
Comment cela interroge-t-il notre propre rapport à la loi (légalisme, indifférence…) ? 

  

 Les v. 17-19 insistent sur la Loi, sur son respect. Nous avons en mémoire d’autres passages 
de Paul en Rm, Ga où la Loi est seconde, le primat étant donné à la grâce. Les 
communautés chrétiennes auxquelles s’adressent Mt et Paul sont de composition et de 
sensibilité différentes. Notre Église aujourd’hui est également composée de sensibilités 
différentes. Comment tenir l’unité, la communion dans le respect des diversités, des 
différences ? 

  

 Les 3 premières antithèses concernent les domaines de la violence, de la sexualité, de la 
parole. À quelles conversions l’Évangile nous invite-t-il en ces domaines ? 

  

 v. 38-48 : Comment mettre en œuvre cet excès auquel Jésus nous appelle ? Quel peut être 
notre point d’appui sur ce chemin ? 

  

 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 36 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : NOTRE PÈRE 

Notre Père, qui es aux cieux, 

que ton nom soit sanctifié, 

que ton règne vienne, 

que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel. 

Donne-nous aujourd’hui notre pain de ce jour. 

Pardonne-nous nos offenses, 

comme nous pardonnons aussi à ceux qui nous ont offensés. 

Et ne nous laisse pas entrer en tentation 

mais délivre-nous du Mal. 

Amen 

 

ORAISON 

Dieu notre Père, à travers le don de ta Loi, tu exprimes ta Volonté, et aussi ton projet de vie et de 
liberté que tu as pour nous. Béni sois-tu. 

Jésus Fils du Père, tu es venu pour accomplir la Loi et mettre en question notre responsabilité afin 
de mettre en pratique ta Loi. Tu nous invites à devenir fils/filles du Père et frères et sœurs entre 
nous. Tu nous appelles à aimer sans limite. Béni sois-tu. 

Esprit Saint, tu nous appelles à nous convertir pleinement et sincèrement, à nous engager, à suivre 
un véritable chemin de foi, tout en restant humbles dans notre vie quotidienne. Guide-nous, conduis-
nous vers tous les hommes. Béni sois-tu. Amen. 

CHANT : CHANGEZ VOS CŒURS (G162) 

R/ Changez vos cœurs, 
Croyez à la Bonne Nouvelle ! 
Changez de vie, 
Croyez que Dieu vous aime ! 

1. Je ne viens pas pour condamner le monde : 
Je viens pour que le monde soit sauvé. 
 
2. Je ne viens pas pour les bien-portants 
 ni pour les justes : 
Je viens pour les malades, les pécheurs. 

3. Je ne viens pas pour juger les personnes : 
Je viens pour leur donner la vie de Dieu. 
 
6. Qui croit en moi, a la vie éternelle : 
Croyez en mes paroles et vous vivrez. 

  

 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 37 

2 

VI. CLÉS DE LECTURE 

Nous allons lire de près trois des six antithèses comme révélatrices de la manière dont 
Jésus propose d’accomplir la Loi. Nous pourrons vérifier le principe énoncé par Paul 
Beauchamp : « "Accomplir" ce n’est pas faire plus, c’est seulement faire jusqu’au bout. Pour 
accomplir jusqu’au bout il faut partir du commencement. S’ouvre alors une voie libre, dégagée ».22 

1 – MEURTRE ET RÉCONCILIATION (MT 5, 21-26 // LC 12, 57-59) 

Devant l’interdit du meurtre (Ex 20, 13 : « Tu ne tueras pas »), qu’un tribunal peut et doit sanctionner, 
Jésus va d’emblée à ce qui en est la source et le commencement : les dispositions du cœur, qu’aucun 
tribunal ne peut sanctionner. Il nomme en premier lieu « la colère », l’animosité inspiratrice 
d’agression ; puis il passe en revue les expressions les plus concrètes et les injures les plus courantes 
qui trahissent le mépris du frère : imbécile, fou. Autant de manières de néantiser l’humanité de 
l’autre. De manière plus abstraite la 1ère épître de Jean (3, 15) disait : « celui qui hait son frère est 
un homicide ». La haute qualification des tribunaux (le Sanhédrin) et la sévérité des sanctions (la 
Géhenne) invoquées pour juger de ces mouvements d’humeur sont disproportionnées, mais conformes 
au genre d’expression imagée et excessive qu’on aime employer chez les rabbins pour appuyer une 
sentence. Jésus met en garde dès le premier mouvement contre tout ce qui met sur le chemin du 
mépris et de la néantisation de l’autre, en contradiction avec le don de la vie et de la dignité que 
Dieu lui a conférée. 

Puis il se retourne vers le mouvement positif opposé : la réconciliation. Un premier « court 
métrage »23 met en scène un acte religieux : tu vas présenter ton offrande à l’autel et tu te souviens 
que ton frère a quelque chose contre toi ? On ne dit pas s’il a raison ou s’il a tort ; mais quoiqu’il en 
soit, il est indisposé, il faut mettre fin à sa souffrance par un acte de réconciliation. Interromps le 
culte, hâte-toi ; laisse sur place ton offrande, ne te surcharge pas, va vite, ce qui est urgent, c’est 
cet acte de réconciliation ; tu pourras ensuite revenir et présenter ton offrande ; il n’y a pas de 
communion avec Dieu s’il n’y a pas de communion avec le frère. C’est bien dans la ligne des prophètes, 
que Mt aime évoquer en répétant deux fois l’axiome d’Osée : « c’est la miséricorde que je veux, dit 
Dieu, et non les sacrifices » (Mt 9, 13 ; 12, 7). 

Un second court métrage appuie cette importance de la réconciliation par une maxime de sagesse 
populaire : il vaut mieux se réconcilier que d’aller aux tribunaux, autrement cela peut être : « le 
juge, le gendarme et la prison ». Point de vue utilitaire ? encore rien de mystique ? Mais on voit déjà 
comment « accomplir » la loi : en la dépassant ; en préférant la gratuité au procès. « Un certain 
amour de la loi conduit au procès. Il en va autrement avec l’amour qui précède toute loi »24. 

2 – LE TALION : ŒIL POUR ŒIL, DENT POUR DENT (MT 5, 38-41 // LC 6, 29-30) 

Vous avez appris qu’il a été dit… cette fois, ce n’est pas une citation du Décalogue, mais un extrait 
du Code de l’Alliance (Ex 21, 23), censé commenter les commandements de l’Alliance au Sinaï. Le 
talion existait déjà dans les civilisations antérieures à Israël ; par exemple dans le code d’Hammurabi 
(2ème millénaire av JC). Il représente un progrès civilisationnel en mettant un cran d’arrêt à la violence 
pour venger une offense. Sinon, la violence s’accroît de génération en génération25 comme l’illustre 
le chant sauvage de Lamech : « Oui, j’ai tué un homme pour une blessure, un enfant pour une 
meurtrissure. Oui, Caïn sera vengé sept fois, et Lamech soixante-dix-sept fois » (Gen 4, 24). 

 
22 Paul BEAUCHAMP, D’une montagne à l’autre, p. 129. 
23 C. FOCANT. 
24 Ibid, p. 143. 
25 Paul BEAUCHAMP (p 137) cite Le Cid : « Viens mon fils, viens mon sang, viens réparer ma honte ». 

 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 38 

Cependant la loi du talion laisse la relation humaine à mi-chemin ; ce n’est plus la haine sans limite, 
mais ce n’est pas encore l’amour qui, seul, pourrait y mettre fin. Le talion est encore un ni oui ni 
non, ni la haine, ni l’amour. « Le talion est la digue opposée au Déluge. Mais à l’image de l’arc-en-
ciel où se mélangent l’eau et la lumière, se mélangent dans le talion paix et guerre »26. Pour sortir 
de cette indécision Jésus ne propose pas de nouvelles règles, mais des exemples d’excès où l’amour 
inconditionnel prend le pas sur toute résistance violente à la violence de l’autre. Il ne s’agit pas de 
règles à observer (chaque fois qu’on est giflé, réquisitionné, sollicité, faire ceci, faire cela…), mais 
d’images qui sollicitent les disciples à inventer une réponse d’amour inconditionnel dans les situations 
de conflit ou de contrainte. Le mot amour n’est pas encore prononcé, il le sera dans la sixième 
antithèse que la cinquième prépare et qui dira « aimez vos ennemis » ; mais c’est bien l’amour qui 
est sous-jacent à cette non-violence active. 

Quatre exemples de générosité sans limites : non seulement ne pas rendre le mal pour le mal, mais 
répondre au mal par le bien 27 

1 Ne pas résister au méchant : on te frappe à la joue droite (du revers de la main droite, ce 
qui est doublement humiliant et donne droit à une plus grande réparation28), tends l’autre 
joue ; non-violence désarmante ! 

2 Accorder au méchant plus qu’il ne veut ; dans un procès il voulait te prendre en gage ta 
tunique, vêtement de dessous, laisse-lui ton manteau, vêtement de dessus qui te protège du 
froid ; 

3 A qui te réquisitionne sous la contrainte pour un service (public, militaire ou autre) accorde 
le double ; 

4 À (un pauvre) qui te demande, donne, et ne prends pas la précaution de te détourner pour 
n’avoir même pas à entendre sa demande. 

Langage excessif (hyperbolique) qui n’est pas celui d’une loi, mais d’une disponibilité sans limite (pas 
sans intelligence, mais en tenant compte de la situation : Jésus n’a pas tendu la joue gauche lors de 
son procès, il a parlé, contesté, puis souffert la Passion). Disponibilité, générosité qui traduisent un 
amour29. Jésus n’édicte pas un code civil, mais, par ses disciples, il suscite au sein de la société un 
mouvement qui donne la primauté à l’amour sur les rapports de force. Ses paroles sont une 
protestation contre la spirale de la violence que risque d’engendrer l’application stricte par tous de 
la loi du talion (Gandhi ne disait-il pas : Œil pour œil… alors le monde entier devient aveugle ?30). 

3 – L’AMOUR DES ENNEMIS (MT 5, 43-48 // LC 6, 27-36) 

Où a-t-il été dit : « Tu aimeras ton prochain et tu haïras ton ennemi » ? On ne trouvera nulle part tel 
quel ce commandement dans la Torah. Le précepte de l’amour du prochain (du frère membre d’Israël), 
oui, dans la Loi de sainteté du Lévitique (Lv 19, 18) ; il est même élargi jusqu’à l’amour de l’étranger 
qui séjourne parmi vous (de lui aussi on dit ; tu l’aimeras comme toi-même Lv 19, 34). Mais la haine 
de l’ennemi s’exprime seulement dans les Psaumes à l’égard de ceux qui se présentent comme les 

 
26 P. BEAUCHAMP, p. 140. 
27 Cf. Rm 12, 21 : Ne te laisse pas vaincre par le mal, mais sois vainqueur du mal par le bien. 
28 M. DUMAIS, Cahiers Evangile 94, p 39. 
29 M. DUMAIS, CE 94, p. 40 : « En effet les invitations de la 5ème antithèse sont incompréhensibles sans leur lien 
à l’amour de l’autre, qui sera l’objet explicite de la dernière antithèse ». 
30 Ibid, p 41. 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 39 

2 

ennemis de Dieu ; les « haïr », c’est une manière pour les fidèles de protester de leur attachement à 
Dieu : 

Ps 139 : 
21SEIGNEUR, comment ne pas haïr ceux qui te haïssent, 
ne pas être écœuré par ceux qui te combattent ? 
22Je les hais d’une haine parfaite, ils sont devenus mes propres ennemis. 
23Dieu ! scrute-moi et connais mon cœur ; éprouve-moi et connais mes soucis. 

Ce thème est développé avec insistance dans la Règle de Qumran (1, 9-11) : aimer tous les fils de 
lumière (les membres de la communauté)… et haïr tous les fils des ténèbres. 

Dans l’AT, il n’est jamais question « d’aimer » l’ennemi, mais seulement de ne pas lui refuser 
l’entraide en des moments difficiles 

Ex 23 : 
4Quand tu tomberas sur le bœuf de ton ennemi, ou sur son âne, égarés, tu les lui 
ramèneras. 5Quand tu verras l’âne de celui qui t’en veut gisant sous son fardeau, loin de 
l’abandonner, tu l’aideras à ordonner la charge. 

Pr 25 (cité par Rm 12, 20) : 
21Si ton ennemi a faim, donne-lui à manger ; s’il a soif, donne-lui à boire. 

« Le commandement de l’amour des ennemis est la propriété exclusive de Jésus ».31 

Dans l’Église de Mt, l’ennemi à aimer ne se présente pas sous la figure de l’occupant romain ni sous 
la figure d’ennemi personnel, mais sous la figure de persécuteurs religieux opposés à l’Évangile et à 
la communauté chrétienne, soit juifs (Mt 10, 17.23), soit païens (10, 18). 

« Aimer » en langage biblique ne se réduit pas à quelque bon sentiment, mais se traduit dans un 
attachement, un service, une attitude de bienveillance. Dans le passage parallèle, Luc parle de « faire 
du bien » (Lc 6, 33.35). Mt parle de prière (5, 44) et de salutation (shalom, souhaiter la paix 5, 47) : 
c’est notable par rapport à des ennemis religieux, persécuteurs. 

Le plus original dans le précepte d’aimer les ennemis est son fondement. Rien d’intéressé, mais la 
communion à l’amour absolument gratuit, inconditionnel, de Dieu qui distribue largement à tous les 
bienfaits vitaux du soleil et de la pluie, aux bons et aux méchants, aux justes et aux injustes. Par 
l’amour de leurs ennemis, les disciples feront honneur à leur statut de « fils » : « Vous donc, vous 
serez parfaits comme votre Père céleste est parfait » (5, 48) ; c’est un indicatif et un impératif. 

Ce mot final, non seulement de la 6ème antithèse mais de toute la séquence des antithèses, est une 
citation actualisée de Dt (grec) 18, 13 : « Tu seras parfait (téléios) vis-à-vis du Seigneur ton Dieu ». 
Dans le contexte du Deutéronome il s’agissait de dire un attachement sans partage au Dieu de 
l’Alliance en refusant toute forme d’idolâtrie. En Mt 5, 48 il s’agit bien aussi d’un attachement sans 
partage, et même de porter la loi à son accomplissement. Mais cela n’est pas dit dans un contexte 
cultuel, mais dans une séquence tout entière consacrée aux relations humaines. « Le Seigneur ton 
Dieu » est désigné maintenant comme « votre Père qui est aux cieux » ; être parfaits consiste à être 
parfaitement ses fils dans une générosité inconditionnelle et sans limite ; et donc frères. 

 
31 D. FLUSSER, Jésus, 1968, p 76, auteur juif cité par M. DUMAIS, CE 94, p 43. 



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 40 

4 – POUR ALLER PLUS LOIN 

1– Le rapport entre l’Évangile et la Loi 

C’est un grand sujet de la vie chrétienne. Paul, dans les épîtres aux Galates et aux Romains, traite le 
sujet avec beaucoup d’ampleur, en reconnaissant le don de Dieu que représente la Loi mais en lui 
donnant une place seconde par rapport au Christ ; pour lui aussi « l’amour est l’accomplissement de 
la Loi » (Rm 13, 10) ; mais seul l’Esprit du Christ pascal permet d’y conformer toute son existence. 
Le croyant en Christ n’est plus « sous la Loi », la Loi est en lui comme dynamisme de l’Esprit. Matthieu 
ne s’exprimera pas ainsi ; la Loi reste centrale, mais réinterprétée par Jésus à partir de sa source 
dans l’amour du Père et pour conduire à la parfaite communion à cet amour. 

Le sens de la grâce manquerait-il alors à Mt ? Non, mais elle s’exprime autrement. La grâce / 
l’initiative salvatrice de Dieu / est bien présente, elle est à la fois historique (inauguration du Règne 
dans l’appel de Jésus), communautaire (chercher et ramener les brebis perdues d’Israël 15, 24) et 
personnelle (appel personnel et miséricorde, 8, 9-13 ; cf. Matthieu le publicain, 9, 9). Celui qui 
prescrit le Sermon sur la Montagne est celui qui a été dénommé dès sa naissance « Emmanuel / Avec-
nous-Dieu » (1, 23 ; 28, 20), c’est lui qui « sauverait son peuple de ses péchés » (1, 21). Autant dire 
que la pratique du Sermon sur la Montagne ne sera pas une performance éthique purement humaine, 
mais le rayonnement de la vie divine dans l’humanité appelée et guérie par Jésus. Jésus n’est pas 
seulement un modèle et un exemple, « son joug est doux et son fardeau léger », il guérit pour rendre 
capable de le suivre. Le Règne importe avec lui dans l’histoire humaine son dynamisme et son style, 
pas l’un sans l’autre ; l’appel à être « disciple » est à vivre en régime d’alliance selon la promesse de 
Mt 28, 16 (cf. 1, 21-22). « Je-suis-avec-vous » n’est pas dit seulement pour la mission, mais aussi pour 
la fidélité à l’Évangile (28, 20) de ceux qui auront d’abord été baptisés au nom du Père, du Fils et de 
l’Esprit (28, 19). 

2– Les antithèses 

Au sujet du meurtre et de la colère (et ses manifestations), Jésus n’est pas original en reprenant ce 
qui fait partie de la parénèse (exhortation) juive sur la colère (déjà dans l’AT). À Qumran on punit les 
expressions de colère contre les membres de la communauté. Hillel était loué comme doux et patient 
au contraire d’un Shammaï qui s’emporte. Ce n’est pas par rapport à ce contenu que Jésus est original, 
mais par la place qu’il donne à ce qui, dans la tradition juive, n’était que parénèse : au contraire 
pour Jésus, cela seul rejoint la volonté de Dieu qui est à la source des commandements. 

Le développement initial sur la réconciliation (25-26) qui renforce la 1ère antithèse (sur le meurtre) 
constitue une inclusion avec la 6ème sur l’amour des ennemis (43-48). 

  



FICHE 2 – LE SERMON SUR LA MONTAGNE : QUAND JÉSUS INTERPRÈTE LA LOI 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 41 

2 

VII. ÉCHOS 

LA NON-VIOLENCE EST UN ÉTAT PARFAIT 

par M. K. Gandhi (Young India, 9 mars 1920, in : La Jeune Inde, 1924, Stock, pp. 32-34). 

Lorsqu’un homme prétend être non-violent, il ne doit point s’irriter contre qui l’a outragé. Il ne lui 
souhaitera aucun mal ; il lui souhaitera du bien ; il ne le maudira pas ; il ne lui causera aucune 
souffrance physique. Il acceptera tous les outrages que lui fera subir l’offenseur. La Non-Violence 
comprise ainsi devient l’innocence absolue. La Non-Violence absolue est une absence totale de 
mauvais-vouloir contre tout ce qui vit. Elle s’étend même aux êtres inférieurs à l’espèce humaine 
sans en excepter les insectes et les bêtes nuisibles. Elles n’ont pas été créées pour satisfaire à nos 
penchants destructeurs. Si la pensée intime du Créateur nous était connue, nous découvririons la 
place qui leur appartient dans sa création. La Non-Violence, sous sa forme active, consiste par 
conséquent en une bienveillance envers tout ce qui existe. C’est l’Amour pur. Je l’ai lu dans l’Écriture 
sainte hindoue, dans la Bible, et dans le Coran. La Non-Violence est un état parfait. C’est un but vers 
lequel tend, bien qu’à son insu, l’humanité tout entière. L’homme ne devient pas divin lorsque, dans 
sa personne, il incarne l’innocence ; c’est alors seulement qu’il devient véritablement homme. Tels 
que nous sommes actuellement, mi-hommes, mi-bêtes, nous avons la prétention, dans notre 
arrogante ignorance, de remplir le rôle dévolu à notre espèce, lorsque nous rendons coup pour coup 
et que nous nous abandonnons à la colère. Nous feignons de croire que la loi du talion est la loi de 
notre être, alors que dans toute Écriture Sainte nous voyons que la loi du talion n’est nulle part 
obligatoire, mais seulement tolérée. L’empire sur soi est seul obligatoire. La vengeance est une 
satisfaction qui nécessite des règles compliquées. La maîtrise de soi est la loi de notre être. La plus 
haute perfection demande la plus haute maîtrise. La souffrance devient ainsi le symbole de l’espèce 
humaine. Le but s’éloigne sans cesse de nous. Plus nos progrès sont grands, plus nous prenons 
conscience de notre indignité. La satisfaction se trouve dans l’effort accompli, non dans le but atteint. 
Dans l’effort absolu se trouve la victoire absolue. Aussi, et tout en me rendant compte plus que jamais 
de la distance du but, pour moi la loi d’Amour est la loi de mon être. Chaque fois que j’échouerai, et 
justement à cause de cet échec, mon effort n’en sera que plus résolu. 

 

 





 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 43 

3ÈME RENCONTRE 

 

LE CHOC DE L’ÉVANGILE 
MATTHIEU 11-12 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 44 

FIL ROUGE 

Jésus a choisi ses douze disciples, il les envoie en mission   après les avoir avertis des persécutions qui 
les attendent, il leur   a donné « autorité sur les esprits impurs, pour qu’ils les chassent et qu’ils 
guérissent toute maladie et infirmité » ; commence alors le second grand discours de Jésus, non plus 
adressé à la foule, mais à ses disciples les plus proches. C’est le discours d’envoi en mission ou discours 
apostolique (Mt 10). 

Lui-même part enseigner et prêcher dans leurs villes. Il est toujours présent à la mission. Et ce que 
le récit de Matthieu va nous montrer, c’est que Jésus lui-même, le premier, ne réussit pas à tout coup 
sa mission. Il est questionné et contesté. Et là nous retrouvons Jean le Baptiste, qui dans sa prison se 
demande si Jésus est bien celui qu’il annonçait. Ce questionnement était probablement aussi   celui 
des premiers chrétiens d’origine juive, est-il bien le Messie annoncé par les Écritures ? Dans la 
tradition le Messie doit apporter le jugement, l’image du roseau froissé est le geste par lequel le juge 
annonce un jugement de condamnation. Or Jésus ne vient pas pour juger, mais pour sauver, et ce sont 
justement des actes de salut que l’Écriture annonçait ; en premier lieu : l’évangélisation des pauvres. 
C’est à ces actes de salut que Jésus renvoie pour qu’on le comprenne et le reconnaisse. 

Quand Jésus à son tour interroge la foule sur Jean, sur ce qu’elle était allé chercher dans le désert 
auprès de lui, il révèle sa propre identité : Jean est le plus grand des prophètes, il est l’Elie qui doit 
revenir. Le retour d’Elie précédant l’apparition du Messie était une croyance établie dans le judaïsme, 
si donc Jean est Elie, Jésus, le Fils de l’Homme, appellation qu’il se donne lui-même, est bien le 
Messie. Non seulement Messie, mais le fils du Père et ce Père est le Seigneur du ciel et de la terre, le 
Dieu de la Genèse. « Nul ne connaît le Fils si ce n’est le Père et réciproquement ». 

Cette révélation échappe désormais aux savants, à ceux qui se faisaient les interprètes privilégiés de 
la Parole, les scribes et les pharisiens. Dieu a changé d’interlocuteurs, il parle   au cœur des tout-
petits, l’expression ne désigne pas les enfants mais les nouveau-nés dans la foi, les pauvres en esprit 
qu’évoquaient les Béatitudes. « Qui me voit, voit le Père », on a une nouvelle perception de Dieu, 
faite de douceur, d’humilité, de compassion, et pas seulement un émerveillement devant sa toute-
puissance. 

Jésus propose le repos à ceux qui veulent bien prendre sur eux son joug, cette notion de repos est 
liée à celle de terre promise, repos et sabbat sont aussi des synonymes. Certains Pharisiens ne 
comprennent pas que Jésus puisse observer le sabbat dans cet esprit de compassion, car c’est cela 
que Dieu veut : « la miséricorde et non le sacrifice ». 

Ce Dieu aimant, maternel, était déjà présent chez les prophètes de l’Ancien Testament, que Matthieu 
cite constamment et en particulier, il y a une identification de Jésus avec le Serviteur souffrant du 
prophète Isaïe. Jésus est vraiment l’accomplissement des Écritures. Tel est l’éclairage que Matthieu 
projette sur Jésus, incompris par les plus influents des siens et pourtant lumière des Nations. 

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 45 

3 

I. TEXTE 

CHAPITRE 11, 2-6 : JEAN S’INTERROGE SUR JÉSUS 

2Or Jean, dans sa prison, avait entendu parler des œuvres du Christ. Il lui envoya demander 

par ses disciples : 3« Es-tu "Celui qui doit venir" ou devons-nous en attendre un autre ? » 
4Jésus leur répondit : « Allez rapporter à Jean ce que vous entendez et voyez : 5les aveugles 

retrouvent la vue et les boiteux marchent droit, les lépreux sont purifiés et les sourds 

entendent, les morts ressuscitent et la Bonne Nouvelle est annoncée aux pauvres ; 6et 

heureux celui qui ne tombera pas à cause de moi ! » 

CHAPITRE 11, 7-19 : JÉSUS INTERROGE LA FOULE SUR JEAN 

7Comme ils s’en allaient, Jésus se mit à parler de Jean aux foules : « Qu’êtes-vous allés 

regarder au désert ? Un roseau secoué par le vent ? 8Alors, qu’êtes-vous allés voir ? Un homme 

vêtu d’habits élégants ? Mais ceux qui portent des habits élégants sont dans les demeures 

des rois. 9Alors, qu’êtes-vous allés voir ? Un prophète ? Oui, je vous le déclare, et plus qu’un 

prophète. 10C’est celui dont il est écrit : Voici, j’envoie mon messager en avant de toi ; il 

préparera ton chemin devant toi. 11En vérité, je vous le déclare, parmi ceux qui sont nés 

d’une femme, il ne s’en est pas levé de plus grand que Jean le Baptiste ; et cependant le 

plus petit dans le Royaume des cieux est plus grand que lui. 12Depuis les jours de Jean le 

Baptiste jusqu’à présent, le Royaume des cieux est assailli avec violence ; ce sont des 

violents qui l’arrachent. 13Tous les prophètes en effet, ainsi que la Loi, ont prophétisé jusqu’à 

Jean. 14C’est lui, si vous voulez bien comprendre, l’Elie qui doit revenir. 15Celui qui a des 

oreilles, qu’il entende ! 

16A qui vais-je comparer cette génération ? Elle est comparable à des enfants assis sur les 

places, qui en interpellent d’autres : 17"Nous vous avons joué de la flûte, et vous n’avez pas 

dansé ! Nous avons entonné un chant funèbre, et vous ne vous êtes pas frappé la poitrine ! " 
18« En effet, Jean est venu, il ne mange ni ne boit, et l’on dit : "Il a perdu la tête." 19Le Fils 

de l’homme est venu, il mange, il boit, et l’on dit : "Voilà un glouton et un ivrogne, un ami 

des collecteurs d’impôts et des pécheurs !" Mais la Sagesse a été reconnue juste d’après ses 

œuvres. » 

CHAPITRE 11, 20-24 : LAMENTATION SUR LES VILLES DE GALILÉE, IMPÉNITENTES 

 

CHAPITRE 11, 25-30 : LA RÉVÉLATION ÉCHAPPE AUX SAGES ET AUX SAVANTS MAIS 
S’OUVRE AUX SIMPLES 

25En ce temps-là, Jésus prit la parole et dit : « Je te loue, Père, Seigneur du ciel et de la 

terre, d’avoir caché cela aux sages et aux intelligents et de l’avoir révélé aux tout-petits. 
26Oui, Père, c’est ainsi que tu en as disposé dans ta bienveillance. 27Tout m’a été remis par 

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 46 

mon Père. Nul ne connaît le Fils si ce n’est le Père, et nul ne connaît le Père si ce n’est le 

Fils, et celui à qui le Fils veut bien le révéler. 

28« Venez à moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi je vous donnerai le 

repos. 29Prenez sur vous mon joug et mettez-vous à mon école, car je suis doux et humble 

de cœur, et vous trouverez le repos de vos âmes. 30Oui, mon joug est facile à porter et mon 

fardeau léger. » 

CHAPITRE 12, 1-14 : DEUX DÉBATS AVEC LES PHARISIENS SUR LA PRATIQUE DU 
SABBAT, OPPOSITION MEURTRIÈRE 

 

CHAPITRE 12, 15-21 : JÉSUS SE RETIRE, IL ACCOMPLIT LA PROPHÉTIE D’ISAÏE SUR 
LE SERVITEUR DE DIEU 

15L’ayant appris, Jésus se retira de là. Beaucoup le suivirent ; il les guérit tous. 16Il leur 

commanda sévèrement de ne pas le faire connaître, 17afin que soit accompli ce qu’a dit le 

prophète Esaïe : 

18Voici mon Serviteur que j’ai choisi, mon Bien-aimé en qui je me suis complu. 

Je placerai sur lui mon Esprit et il annoncera la justice aux nations. 
19Il ne fera point de querelles ni de cris et nul n’entendra sa voix sur les places. 
20Le roseau froissé, il ne le brisera pas, et la mèche fumante, il ne l’éteindra pas, jusqu’à 

ce qu’il ait mené la justice à la victoire 21en son nom les nations mettront leur espérance. 

  



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 47 

3 

II. LEXIQUE 

JOUG Cette image du joug sur la nuque de l’animal symbolise la soumission et le 
service ; Les rabbins en faisaient une image de la Loi qui met au service de Dieu, 
mais dans un sens très positif : « Quiconque accepte le joug de la Torah est 
délivré du joug du prince et des nécessités du monde » (écrit du judaïsme : Pirqé 
Avôt, 3,5). Aux yeux de Jésus les applications de la Loi par les rabbins la rendent 
pénible et impraticable, ils imposent des fardeaux qu’eux-mêmes ne veulent pas 
même remuer du bout des doigts (Mt 23, 3). Il n’en va pas de même quand il 
s’agit de la Loi interprétée par Jésus et d’abord vécue par lui. 

SCANDALISÉ Choqué / ébranlé / déstabilisé. Ce verbe : « scandaliser », « être scandalisé » au 
sens de tomber ou de faire tomber en se heurtant à un obstacle, est souvent 
employé en Mt, en différents contextes : 

- risque moral : si ton œil, si ta main, te « scandalise » = entraîne ta chute (5, 
29 ; 18, 8-9), 

- risque pour la foi : tomber en raison de la persécution (13, 21 ; cf. 24, 10) ; 
entraîner la chute de l’un de ces petits qui croient en moi (18, 6) ; 

- risque d ’être choqué par le comportement de Jésus : par son autorité de 
prophète (13, 57), par sa liberté (15, 12 ; 17, 27) ; mais aussi par ce qui lui arrive 
en son arrestation, sa passion (26,31.33), il s’agit encore et plus que jamais d’un 

risque pour la foi en lui. 

TOUT-PETITS Le terme grec nèpios désigne l’enfant en bas âge ; Paul en Rm 2, 20 l’utilise 
comme métaphore des simples que des Juifs au nom de leur connaissance 
religieuse élevée, prétendent éduquer : tu te flattes d’être toi-même le guide 
des aveugles, de qui marche dans les ténèbres, l’éducateur des ignorants, le 
maître des simples (lit. nèpiôn = des tout-petits). En Mt 11, 25 ce sont eux qui 
reçoivent le message de Jésus à la différence des sages et des savants ; en Mt 
21,16 ce sont eux qui le reconnaissent à l’entrée des Rameaux comme « celui qui 
vient » à la différence des prêtres et des scribes. 

  

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 48 

III. POUR LIRE 

1 – LE CHOC 

Jésus s’est présenté comme le Messie en paroles (5-7 : Sermon sur la montagne) et comme le Messie 
en actions (8-9 : guérisons et résurrection ; table commune avec les « pécheurs » comme expression 
de la miséricorde de Dieu). Il a appelé des disciples pour les associer à sa mission qui est de venir au 
secours des foules « prostrées comme des brebis sans berger » (9, 36-38 ; 10, 1-5).32 

La question qui se pose désormais est de savoir qui va comprendre ce que Jésus dit et fait. Car ce 
qu’il fait et ce qu’il en dit est bouleversant. Cela ne correspond pas aux attentes messianiques 
traditionnelles et dérange les pratiques et les observances. « Comprendre » est un terme-clé de la 
théologie de Mt : il s’agit d’entendre et comprendre la Parole (13, 13.14.19.23) ; ce qui n’est pas une 
simple opération intellectuelle, mais une intelligence spirituelle qui engage une relation et met à la 
suite de Jésus. La séquence narrative de Mt 11-12 met en scène la diversité des réactions des uns et 
des autres. Qui comprend le message et la personne de Jésus, et qui ne comprend pas ? Et 
pourquoi ?  Qu’est-ce que cela donne à comprendre de la personne de Jésus ? 

2 – LA DIVERSITÉ DES RÉACTIONS 

Devant « la question Jésus » : Jean-Baptiste, les foules, les villes galiléennes, les simples, les 
pharisiens sont appelés à se situer, autant de questions et de réactions positives ou négatives. 
Impossible de rester neutres ou indifférents (Mt 11,2 – 12, 21). 

Une première séquence (11, 2-19) tourne autour des rapports entre Jean et Jésus : 

 11, 2-6. Jean s’interroge : Jésus est-il ou n’est-il pas le Messie de son espérance ? « Heureux 
celui qui ne tombera pas à cause de moi » (11,6) répond Jésus. 

 11, 7–15. Quant aux foules, ont-elles compris le sens du ministère de Jean ? Jean est bien 
un prophète et plus qu’un prophète, et pourtant le plus petit dans le Royaume est plus grand 
que lui (11, 11). 

 11, 16-19. Les gamins sur la place ne veulent jamais jouer au jeu qui leur est proposé, ils 
symbolisent la réaction populaire devant Jean ascète, puis devant Jésus « bon vivant ». 
Prétextes toujours bons pour ne pas reconnaître la sagesse de Dieu dans ses œuvres ; on passe 
toujours à coté ! 

Dans une deuxième séquence (11, 20 - 12, 14) Jésus relit sa mission et maintient : 

 11, 20-24. Jésus dit sa déception sur les villes galiléennes, évangélisées et non converties. 

 11, 25-30. Et pourtant les simples comprennent : face à l’assurance des prétendus sages, ils 
accueillent le mystère inouï de la révélation du Père en son Fils. Jésus leur propose « son 
joug » / sa Loi, et son « repos » (11, 28), car il est le Maître doux et humble de cœur. 

 12, 1–14. La séquence suivante de controverses sur le sabbat avec les pharisiens en est 
l’illustration narrative : à la manière légaliste de vivre le sabbat Jésus oppose la pratique de 
la « miséricorde » (12, 7). 

 
32 Aussitôt après le discours d’envoi (10), le récit ne les fait pas revenir, mais il montre Jésus lui-même à l’action 
(11, 1) ; ce qui est une manière de faire comprendre qu’il est encore présent et agissant dans la mission des 
disciples après Pâques, au temps de l’évangéliste et de sa communauté. 

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 49 

3 

 12, 15-21. Cette attitude provoque une opposition meurtrière, qui oblige Jésus à « se 
retirer » d’une certaine forme d’action publique ; mais c’est alors ainsi qu’il accomplit les 
Écritures sous la figure du Serviteur d’Isaïe 42, 1-5, discret et patient. 

3 – À LA LUMIÈRE DES ÉCRITURES 

Qu’il s’agisse de répondre au questionnement de Jean ou sur Jean, Mt fait parler Jésus dans un langage 
allusif aux annonces de la Loi et des prophètes (11, 3 cf. Is 35, 5-6, etc.). Devant l’incompréhension 
qui tourne à la critique et même au dessein meurtrier (12, 14), Jésus « se retire à l’écart » (12, 15), 
et quand des foules le rejoignent en un lieu désert pour se faire guérir, il leur intime l’ordre de ne 
rien dire. Alors Mt donne l’interprétation de ce comportement étonnant : Jésus accomplit les 
Écritures ; il est le Serviteur de Dieu, son Bien-aimé, habité par son Esprit, discret et patient, 
espérance des nations (Is 42, 1-4). C’est la plus longue citation de l’A.T. que fait Mt dans son évangile ; 
elle fait écho à la scène du baptême qui est à l’origine de son ministère (3, 17 : Tu es mon Fils bien-
aimé, cf. Is 42, 1), puis à la citation d’Isaïe qui illustrait le ministère de Jésus dans « la Galilée des 
Nations » (Mt 4, 15-16, cf. Is 8, 23-9, 1) ; ces citations d’Isaïe encadrent ce premier temps du ministère 
de Jésus et montrent sous quelle figure il se révèle comme le Fils bien-aimé de Dieu, le Serviteur de 
son dessein et la lumière des nations : dans le silence et la patience, non dans la violence. 

Nous vous proposons de travailler sur des extraits de cette séquence : 

 11, 2 -6 : Jean et Jésus ; 

 11, 16-19 : les gamins sur la place ; 

 11, 25-30 : la révélation aux simples ; 

 12, 16-21 : le Messie des Écritures.  



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 50 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

 

11, 2-6 : Jean Baptiste et Jésus 

 Comment comprenons-nous la question de Jean Baptiste à Jésus ? Que nous rappelons-nous 
des ressemblances et des différences dans l’enseignement, le comportement entre Jean 
Baptiste et Jésus ? 

 En quoi consiste la réponse de Jésus aux envoyés de Jean Baptiste ? 

 Quel sens donner au v. 6 à cette béatitude adressée par Jésus à Jean Baptiste ? 

 

11, 7-15 : Jésus aux foules par rapport à Jean Baptiste 

v. 9-10 Quelle est l’affirmation forte de Jésus sur l’identité de Jean Baptiste ? Quel est le 
sens de cette prophétie réalisée ? 

v. 11 Comment comprenons-nous cette phrase paradoxale ? 

v. 12 Cette phrase est difficile à comprendre et a donné lieu à de multiples interprétations. 
Quel sens a-t-elle pour nous ? 

v. 14 Qu’évoque pour nous cette allusion de Jésus à Elie ? 

 

11, 16-19 : Jésus s’interroge sur cette génération 

v. 16-17 Cette génération est comme les enfants… Quel est le sens de cette comparaison 
avec les enfants ? 

v. 18-19 Comment Jean Baptiste est-il perçu ? Comment Jésus est-il perçu ? En quoi cela 
correspond-il à la comparaison avec les enfants ? 

 

11, 25-30 : la louange de Jésus 

v. 25-27 Sur quoi porte la louange de Jésus au Père ? Qu’apprenons-nous en ces versets sur la 
révélation (contenu, sujet, destinataires) ? 

v. 28-30 Quel sens donnons-nous à cette contradiction : trouver le repos en prenant le joug 
de Jésus ? Que désigne le fardeau au v. 28 et au v. 30 ? 

 

12, 15-21 : Jésus accomplit la Prophétie d’Isaïe sur le Serviteur 

v. 18-21 En quoi Jésus accomplit-il cette citation d’Isaïe sur le Serviteur ? Quelle lumière 
cela donne-t-il sur son identité ? 

v. 19-20 Dans un contexte de déception par rapport à la foule, d’opposition par rapport aux 
pharisiens sur la pratique de la Loi, comment ces versets permettent-ils de 
comprendre l’attitude de Jésus ? 

  

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 51 

3 

ACTUALISATION 

 

Devant Jésus : Jean Baptiste, les foules, les pharisiens ont eu à prendre position, à se situer. 
Qu’en est-il pour nous ? Jésus en ses paroles, ses actes, ses comportements nous interroge-t-il ? 
Nous invite-t-il à des choix ? 
  

Jésus évoque des enfants « jamais contents » de ce qu’on leur propose. Jean Baptiste est 
critiqué comme ascète, Jésus est traité de « glouton et d’ivrogne ». Nous arrive-t-il de 
ressembler à ces enfants toujours insatisfaits ? 
  

Il est question de l’accueil dans la foi de ce qui est proposé. Aujourd’hui comment accueillons-
nous les propositions faites à notre foi : textes du Pape François, démarche synodale… ? 
  

Au niveau de la société, il existe aussi une crise de confiance assez généralisée qui peut rendre 
le lien social fragile et le vivre ensemble difficile. Comment œuvrer pour plus de confiance ? 
  

« Prenez sur vous mon joug, mettez-vous à mon école… et vous trouverez le repos ». En quoi 
notre foi comporte-t-elle des exigences ? En quoi peut-elle aussi nous donner de la force dans les 
difficultés, les épreuves de la vie ? 

 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : LES MOTS QUE TU NOUS DIS (E 164) 

1 Les mots que tu nous dis surprennent nos attentes. 
Mais qui es-tu, Jésus, pour nous parler ainsi ? 
Viens-tu aux nuits pesantes donner le jour promis ? 
Es-tu celui qui vient pour libérer nos vies ? 

3 Les mots que tu nous dis troublèrent Jean-Baptiste. 
Mais qui es-tu, Jésus, pour nous parler ainsi ? 
Faut-il être prophète pour croire comme lui ? 
Es-tu celui qui vient pour libérer nos vies ? 

8 Les mots que tu nous dis demandent qu´on te suive. 
Mais qui es-tu, Jésus, pour nous parler ainsi ? 
Et l’impossible arrive aux cœurs que tu saisis ! 
Tu es celui qui vient pour libérer nos vies. 

  

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 52 

OU CHANT : CANTIQUE DE ZACHARIE 

Béni soit le Seigneur, le Dieu d’Israël, 
qui visite et rachète son peuple. 

Il a fait surgir la force qui nous sauve 
dans la maison de David, son serviteur, 

comme il l’avait dit par la bouche des saints, 
par ses prophètes, depuis les temps anciens : 

salut qui nous arrache à l’ennemi, 
à la main de tous nos oppresseurs, 

amour qu’il montre envers nos pères, 
mémoire de son alliance sainte, 

serment juré à notre père Abraham 
de nous rendre sans crainte, 

afin que, délivrés de la main des ennemis+ 
nous le servions dans la justice et la sainteté, 
en sa présence, tout au long de nos jours. 

Et toi, petit enfant, tu seras appelé prophète du Très-Haut : 
tu marcheras devant, à la face du Seigneur, et tu prépareras ses chemins 

pour donner à son peuple de connaître le salut 
par la rémission de ses péchés, 

grâce à la tendresse, à l’amour de notre Dieu, 
quand nous visite l’astre d’en haut, 

pour illuminer ceux qui habitent les ténèbres et l’ombre de la mort, 
pour conduire nos pas au chemin de la paix. 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Seigneur, tu demandes à ton Église d’être le lieu où l’Évangile est annoncé en contradiction avec 
l’esprit du monde. Donne à tes enfants assez de foi pour ne pas déserter mais témoigner de toi devant 
les hommes en prenant appui sur ta parole. Par Jésus Christ, ton Fils, notre Seigneur et notre Dieu, 
qui règne avec toi et le Saint-Esprit, maintenant et pour les siècles des siècles. Amen. 

  



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 53 

3 

VI. CLÉS DE LECTURE 

1 – POUR JEAN-BAPTISTE : JÉSUS, UN MESSIE DÉROUTANT (11, 1-6) 

a) Question de Jean 

Après l’arrestation de Jean (« livré », 4,12), Jésus a repris l’appel du Baptiste : « convertissez-vous, 
le Règne des Cieux est tout proche » (4, 17, cf. 3, 2), mais sans ajouter les menaces du jugement 
eschatologique (3, 7-10) ; il proclamait la Bonne Nouvelle et « guérissait toute infirmité et toute 
maladie dans le peuple » (4, 23). Puis il inaugure son enseignement dans le Sermon sur la montagne 
(5-7) et à son enseignement il joint l’action dans une séquence impressionnante de dix œuvres de 
salut : guérisons, exorcismes et résurrection (8-9)33. 

Mt a ainsi accumulé ce qui parviendra aux oreilles de Jean dans sa prison comme étant « les œuvres 
du Christ »34 (11, 2). Mais était-ce bien cela que Jean attendait, lui qui avait motivé son appel à la 
conversion par l’imminence du Jugement selon les attentes de l’apocalyptique juive ? Ce que fait 
Jésus est « sympathique », mais ce n’est pas cela que le mouvement baptiste inauguré par Jean 
attendait de lui. Paradoxe : si le Messie devait libérer les prisonniers (Is 61, 1), surtout ceux qui le 
sont en raison de leur foi, voici que Jean est en prison, exposé à la mort, et Jésus ne bouge pas ! La 
question de Jean révèle la déroute de sa foi : es-tu celui qui vient (manière de désigner le Messie 
attendu) ou devons-nous en attendre un autre ? 

b) Réponse de Jésus 

La réponse de Jésus est un ensemble d’actes de salut annoncés jadis dans le livre d’Isaïe, dans la 
perspective du retour des exilés de Babylone, puis relus par la tradition juive dans la perspective du 
salut final : 

Is 35 5alors les yeux des aveugles verront 
et les oreilles des sourds s’ouvriront 
6alors bondira comme un cerf le boiteux 
et la langue des muets sera claire35 

Is 61 1Le Seigneur m’a envoyé annoncer la bonne 
nouvelle aux pauvres. 

Μt 11 5les aveugles voient 
et les boiteux marchent 
les lépreux sont purifiés 
et les sourds entendent 
et les morts ressuscitent 
et les pauvres sont évangélisés 

Cf. Mt 15 31les muets parlaient, les estropiés 
redevenaient valides, les boiteux marchaient 
droit, les aveugles voyaient. 

Mt cite librement aveugles, sourds, boiteux et il ajoute lépreux et morts, et surtout il termine par 
« les pauvres » qui reçoivent l’honneur de constituer le sommet de l’action libératrice de Jésus. 
« Annoncer la Bonne Nouvelle aux pauvres » est moins spectaculaire que « ressusciter les morts » ; ce 
n’est pas le signe le plus éclatant, mais le plus significatif. L’Évangile du Règne de Dieu les atteint 
dans leur être physique et leur situation sociale. Dans la révélation biblique les pauvres sont le 

 
33 Un lépreux, l’esclave d’un centurion, la belle-mère de Pierre, deux démoniaques, un paralytique, une femme 
atteinte d’un flux de sang, une jeune fille ressuscitée, deux aveugles, un démoniaque muet. 
34 « Le Christ » / le Messie / terminologie chrétienne post-pascale. 
35 (LXX) interprète ces annonces au sens figuré : Is 29 18en ce jour-là les sourds entendront la lecture du livre et 
sortant de l’obscurité et dans les ténèbres les yeux des aveugles verront ; 19de plus en plus les pauvres se 
réjouiront à cause du Seigneur et les désespérés d’entre les hommes exulteront de joie lorsque le boiteux bondira 
comme un cerf et la bouche du muet criera de joie. 

 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 54 

premier choix de Dieu, non pas en vertu de leur mérite, mais en raison de la détresse qui attire la 
compassion de Dieu, et par conséquent de Jésus, son Envoyé36. 

c) Le risque de la chute 

La réponse de Jésus se termine par une béatitude qui est paradoxalement une mise en garde, que 
Jean doit prendre d’abord pour lui-même : heureux celui qui ne sera pas scandalisé (« choqué / 
ébranlé / déstabilisé », voir LEXIQUE) ; et cela « en moi », à mon sujet. Il s’agit bel et bien d’un risque 
pour la foi en Jésus en tant que véritable Christ. Ce qui peut faire achopper et tomber, c’est le 
comportement de Jésus qui n’agit pas en acteur du Jugement comme l’attendait le Baptiste, mais en 
acteur du salut pour exprimer la compassion de Dieu. « Jésus réinterprète la figure du Juge 
eschatologique par celle de l’envoyé de Dieu qui vient guérir les maux de son peuple. La dixième 
béatitude de l’évangile (11, 6) s’adresse en tout premier lieu à Jean : il ne doit pas en rester à sa 
compréhension initiale du Messie, mais se laisser déplacer vers celle que Jésus révèle. C’est en 
filigrane « un conflit des interprétations autour de la christologie qui se dessine »37. 

2 - LA « BOUDERIE » DES GAMINS SUR LA PLACE (11, 16-19) 

Après avoir répondu aux envoyés de Jean, Jésus s’adresse à la foule au sujet de Jean. Qu’ont-ils perçu 
de lui ? Un roseau (fragile, inconstant) ? Un mondain ? - tout le contraire. Alors un prophète ? Oui et 
plus qu’un prophète – le précurseur du Messie, conformément aux Écritures : « Voici que je vais 
envoyer mon messager, pour qu’il fraye un chemin devant toi38 - et pourtant le plus petit dans le 
Royaume est plus grand que Jean, parce qu’on a changé d’époque. Mais « cette génération » 
(expression péjorative en Mt, cf. 12, 39.41 ; 17, 17) ne sait pas voir ou plutôt ne veut pas voir. Petite 
parabole très suggestive : comme les gamins sur la place, ils attendent toujours autre chose de Dieu 
que ce qu’il est en train de donner, et c’est un prétexte pour ne recevoir ni Jean, ni Jésus. L’image 
de Jésus (glouton, ivrogne, ami des publicains et des pécheurs // Lc 7, 34 ; cf. Lc 15,1-2), est très 
réaliste face à l’ascèse de Jean (Mt 3, 4). « Mais la Sagesse s’est révélée juste à travers ses œuvres » ; 
à lire en fonction du thème de la Sagesse de Dieu, qui prend au dépourvu la sagesse humaine, trop 
humaine (comme en 1 Co 1, 18 ss) ; à travers ses œuvres, c’est-à-dire à travers le ministère de ses 
envoyés, Jean puis Jésus. Déjà perce ici la transposition de la figure de la Sagesse divine sur la 
personne de Jésus, transposition déjà pratiquée par Paul (1 Co 1-4) et plus tard par Jean (Prologue 
et évangile). 

N.B. – En parlant du tournant messianique annoncé par Jean, Jésus prononce une parole énigmatique 
(11, 12b) ; « le Royaume des cieux souffre violence et les violents s’en emparent ». S’agit-il en un 
sens positif de ceux qui se font violence pour en bénéficier ? Ou en un sens négatif des violents qui 
veulent s’en arroger la maîtrise : les zélotes, par les armes ? les autorités religieuses juives qui 
s’opposent à Jésus « pour prendre un bien qui ne leur appartient pas » (E. CUVILLIER) selon la parabole 
des vignerons homicides (Mt 21, 38) ? 

 
36 Lc 4, 18 (Jésus dans la synagogue de Nazareth) met lui aussi les pauvres en relief en citant Is 61,1. 
37 E. CUVILLIER, Le Nouveau Testament, p. 67. 
38 Texte qui visait le chemin d’Israël marchant vers la Terre Promise (Ex 23, 20), le chemin de la venue finale du 
Seigneur Dieu vers son Temple pour le purifier (Mal 3,1), et maintenant le chemin de Jésus, le Messie, le Seigneur 
pour inaugurer le Règne de Dieu. 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 55 

3 

3 – LA RÉVÉLATION AUX TOUT-PETITS (11, 25-30) 

Le Oui de Jésus (25-26) : un oui au Père 

Le climat, jusque-là, n’était pas encourageant ; Jean s’interroge, les foules sont restées à la surface 
et passent toujours à côté, les cités galiléennes ne se convertissent pas… et pourtant c’est alors que 
dans la bouche de Jésus éclate un chant de louange, une confession d’action de grâces (25-26) : 

« Père, Seigneur du ciel et de la terre, 
je proclame ta louange : 
ce que tu as caché aux sages et aux savants, 
tu l’as révélé aux tout-petits. 
Oui, Père, tu l’as voulu ainsi dans ta bienveillance. » 

Le récit de Lc (10, 21) situe ce moment de louange au retour de la mission des 72 disciples qui font 
état de leurs succès. Mt le situe « en ce temps-là », c’est-à-dire en ce temps où Jésus vient de dire 
sa déception devant la non-conversion des villes de Galilée, et spécialement de Capharnaüm, « sa 
ville » (11, 21-24). Mt construit ainsi une antithèse forte entre un Israël qui se ferme à l’appel de 
Jésus et le petit reste, bénéficiaire de la révélation divine. L’antithèse est classique entre « les sages 
et les savants » qui s’enferment en eux-mêmes, dans leur suffisance, et les tout-petits (voir LEXIQUE), 
les humbles qui accueillent la révélation. Ici les sages et les savants représentent l’élite religieuse 
qui, sans cesse sur le chemin du ministère de Jésus, lui oppose ses critiques (lois de pureté, repos 
sabbatique, exorcismes « sataniques », etc…). Les « tout-petits » sont ces petites gens du peuple qui, 
sans l’érudition des scribes, prétendument instructeurs des « simples » (cf. Rm 2, 20), savent 
reconnaître « celui qui vient » en Jésus, tels la foule et les enfants du jour des Rameaux (Mt 21, 16). 
Ils sont par excellence l’objet de « la bienveillance du Père ». Le « Oui, Père » de Jésus (11, 26) est 
un acquiescement joyeux à cette disposition divine à laquelle il se prête entièrement. Remarquer la 
tonalité filiale de la prière de louange de Jésus : elle est introduite par le simple « Père » (25), avant 
qu’il ne soit confessé comme « le Seigneur du ciel et de la terre », et seul le terme de « Père » est 
répété dans le Oui de Jésus à cette révélation (26). 

Révélation réciproque (27) 

Ce qui est ainsi révélé, ce ne sont pas des dogmes ou des lois, ce sont des personnes. Le Père révèle 
son Fils, entre les mains duquel il a tout « livré » / tout remis : mission de révélation et de salut (cf. 
11, 25b). Seul le Père connaît le Fils : seul il est en état de connaître Jésus comme celui qui est son 
Fils, en un sens unique et absolu, et seul ce Fils est en état de connaître le Père et de le révéler. Ce 
bref passage, commun à Mt et à Lc (en provenance de la Source39), est étonnamment proche du 
langage johannique : le IVème évangile parle constamment de la relation entre Dieu et Jésus comme 
relation entre « le Père » et « le Fils », désignés l’un et l’autre de manière unique et absolue, dans 
une parfaite réciprocité de connaissance personnelle et dans une totale communion d’amour et 
d’action révélatrice. 

Invitation à « prendre le joug », mais quel joug ! (28-30) 

« Venez à moi » : Jésus parle comme la Sagesse qui invite à se mettre à son école pour goûter la vie 
et le bonheur. Comme il est dit de la Loi dans le langage biblique et juif, Jésus emploie l’image du 
« joug », comme symbole de l’obéissance religieuse, du comportement humble et docile. Jésus est le 
Maître spirituel ; il invite les humains à « apprendre de lui », à « devenir disciples ». Qu’ils se mettent 
« sous son joug », il est léger et facile à porter, à la différence de la Loi telle que les Scribes et les 
Pharisiens en formulent les exigences tatillonnes (cf. Mt 23). Non seulement ce joug sera léger, mais 

 
39 La Source désigne cet ensemble de versets communs à Mt et Lc, antérieur à la rédaction des évangiles. Mais 
Mt 11, 28-30 est un bien propre à Mt sans équivalent dans Lc. 



FICHE 3 – LE CHOC DE L’ÉVANGILE 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 56 

il leur permettra de « trouver le repos ». Le repos est un symbole fondamental de la Terre Promise 
(paix, sécurité, vie) ; se rappeler la béatitude faite aux doux d’hériter la Terre (5, 5). Jésus peut le 
promettre en raison de ce qu’il est lui-même : « doux et humble de cœur ». Il ne s’impose pas de 
manière violente ni tyrannique. C’est précisément cela qu’ils ont à « apprendre de lui », c’est ainsi 
qu’ils deviennent ses disciples. C’est la plus belle expression de cet amour qui récapitule la Loi. Les 
deux controverses sur « le repos sabbatique » qui suivent cet appel illustreront à leur manière la 
douceur de la miséricorde que Dieu préfère aux sacrifices (12, 7 ; cf. 9, 13). 

4 - LE MESSIE DES ÉCRITURES (12, 15-21) 

Deux épisodes (12, 1-14 : les épis arrachés un jour de sabbat et la guérison d’un homme à la main 
sèche, également un jour de sabbat) suivent l’appel de Jésus à « venir à lui » pour trouver « le repos ». 
Le sabbat est par définition le repos que Dieu procure à son peuple. Ces controverses sur le sabbat, 
tel que le comprend Jésus (12, 7.12 : le sabbat est le jour pour faire du bien, le jour pour avoir 
compassion) illustrent à point ce « repos » que donne Jésus quand on se met « sous son joug » (11, 
28-30). Mais cette réinterprétation de la Loi est jugée dangereuse par les Pharisiens : « ils tinrent 
conseil contre lui, sur les moyens de le faire périr » (12, 14). 

Mis au courant de ce projet meurtrier Jésus ne court pas au-devant de la mort ; il se retire de là (12, 
15). Ce qui n’empêche pourtant pas les foules de venir à lui et de se faire guérir. Mais Jésus maintient 
sa volonté de se tenir à l’écart, il veut imposer le silence sur ce qui pourrait être compris comme 
volonté d’influence et de puissance40. Mais c’est alors que, selon Mt, il accomplit la véritable figure 
messianique annoncée par le prophète Isaïe : une figure non-violente qui réinterprète le Jugement 
en acte de salut. Pas de cris dénonciateurs sur les places publiques, pas d’intervention violente au 
risque de briser l’espérance d’une conversion (briser le roseau froissé, éteindre la mèche qui fume 
encore). En cela il sera le Serviteur de choix, le Bien-Aimé en qui Dieu met son Esprit. C’est en ce 
style de ministère qu’il réalisera sa vocation baptismale (Mt 3, 17)41 qui est précisée ici comme mission 
d’« annoncer la justice  aux nations » : non plus seulement « la justice » à vivre par le peuple élu 
(Israël), mais aussi par les nations. 

Mt 12 18Voici mon Serviteur que j’ai choisi, mon Bien-aimé en qui je me suis complu. 
Je placerai sur lui mon Esprit et il annoncera la justice aux nations. 
19Il ne fera point de querelles ni de cris et nul n’entendra sa voix sur les places. 
20Le roseau froissé, il ne le brisera pas, et la mèche fumante, il ne l’éteindra pas, 
jusqu’à ce qu’il ait mené la justice à la victoire 21en son nom les nations mettront leur 
espérance. 

C’est la plus longue citation de l’A.T. en Mt. Par sa tonalité de salut et d’ouverture universelle, elle 
fait écho à celle qui inaugurait le ministère de Jésus en Galilée, caractérisée comme « Galilée des 
nations » (4, 14). Les difficultés et les échecs de Jésus en son milieu juif ne l’empêchent pas, mais 
lui permettent par sa discrétion-même, d’accomplir cette vocation de lumière universelle. Ce qu’il 
proclame aux nations est « la justice » (sens du mot grec ici, comme en Mt 23,23 la justice et la 
miséricorde) ; bien plus il est, en personne, leur espérance. Le contexte du grand récit de Mt montre 
que c’est grâce à la réinterprétation de la Loi (primauté de l’amour, cf. les antithèses de Mt 5 ; de la 
miséricorde, cf. les débats sur le sens du sabbat, Mt 12, 7, et les critiques de Mt 23, 23), que le 
Serviteur peut être l’espérance des nations. 

 
40 On peut faire le rapprochement avec le thème de Marc sur « le silence messianique ». 
41 Is 42, 1 tel que cité en Mt 12, 18 (mon Bien-Aimé en qui je me suis complu) reprend la qualification donnée à 
Jésus en Mt 3, 17 lors du baptême : celui-ci est mon Fils, le Bien-aimé, en qui je me suis complu (sauf la précision 
« mon Fils » / huios, mais le mot pais en grec a le double sens enfant / serviteur). 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 57 

4ÈME RENCONTRE 

 

UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE 

ROYAUME 
MATTHIEU 18 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 58 

FIL ROUGE 

Nous avons suivi dans la fiche précédente les premières controverses provoquées par le ministère de 
Jésus (ce que nous avions appelé « le choc de l’Évangile ») : le questionnement de Jean-Baptiste, 
l’inconstance de la foule, les débats avec les Pharisiens sur l’observance du sabbat, la suspicion jetée 
sur les exorcismes). Sur qui Jésus peut-il compter pour être compris ? Les petits, les simples, sont 
plus ouverts que les sages et les savants. Le discours en paraboles (M13) énonce alors « les mystères 
du Royaume » accessibles à ceux qui se laissent toucher par la grâce de Dieu. 

L’incompréhension et le conflit ne vont que s’amplifier. À certains moments Jésus doit même « se 
retirer ». Ce comportement va devenir de plus en plus significatif. C’est à l’écart qu’il nourrit la foule 
comme Moïse au désert, et qu’il marche comme Dieu sur les eaux pour sauver la barque des disciples. 
Il se rend incognito hors d’Israël, vers les territoires de Tyr et Sidon, où il guérira, presque malgré lui, 
la fille d’une cananéenne. C’est encore à l’écart en allant vers Césarée de Philippe, au nord de la 
Galilée, qu’en chemin il provoque la confession de foi des disciples par la bouche Pierre : Tu es le 
Christ, le Fils de Dieu. 

Alors pour la première fois Jésus parle de « l’Église » : sur cette pierre (sur la foi de Pierre), je bâtirai 
mon Église ». Mais alors il faudra que cette foi soit bien la foi dans le vrai Christ (un Messie crucifié 
et non triomphaliste) et il faudra que cette communauté (cette « ecclesia ») se caractérise, elle aussi, 
par un style de vie d’humilité, de pauvreté de service, de communion. Tel sera le contenu du 4ème 
grand discours de Matthieu : le « discours ecclésial » (Mt 18) et des dialogues ou actions qui le 
poursuivent et le commentent (Mt 19-20). 

C’est ce discours que nous allons relire de près. Avec ses deux points majeurs : l’attention privilégiée 
aux plus petits dans la communauté (ne pas se hausser au premier rang, ne pas les choquer, ne pas 
les laisser s’égarer : ils sont précieux aux yeux de votre Père des cieux) ; l’attention aux pécheurs (se 
soucier de leur conversion) et pratiquer sans limites le pardon fraternel, sans lequel il n’y aurait pas 
de pardon pour vous auprès de mon Père céleste, conclut Jésus. 

 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 59 

4 

I. TEXTE 

CHAPITRE 18 

1À ce moment-là, les disciples s’approchèrent de Jésus et lui dirent : « Qui donc est le plus 

grand dans le royaume des Cieux ? » 2Alors Jésus appela un petit enfant ; il le plaça au milieu 

d’eux, 3et il déclara : « Amen, je vous le dis : si vous ne changez pas pour devenir comme 

les enfants, vous n’entrerez pas dans le royaume des Cieux. 4Mais celui qui se fera petit 

comme cet enfant, celui-là est le plus grand dans le royaume des Cieux. 5Et celui qui 

accueille un enfant comme celui-ci en mon nom, il m’accueille, moi. 

6Celui qui est un scandale*, une occasion de chute, pour un seul de ces petits* qui croient en 

moi, il est préférable pour lui qu’on lui accroche au cou une de ces meules que tournent les 

ânes, et qu’il soit englouti en pleine mer. 7Malheureux le monde à cause des scandales ! Il 

est inévitable qu’arrivent les scandales ; cependant, malheureux celui par qui le scandale 

arrive ! 8Si ta main ou ton pied est pour toi une occasion de chute, coupe-le et jette-le loin 

de toi. Mieux vaut pour toi entrer dans la vie éternelle manchot ou estropié, que d’être jeté 

avec tes deux mains ou tes deux pieds dans le feu éternel. 9Et si ton œil est pour toi une 

occasion de chute, arrache-le et jette-le loin de toi. Mieux vaut pour toi entrer borgne dans 

la vie éternelle, que d’être jeté avec tes deux yeux dans la géhenne de feu. 10Gardez-vous 

de mépriser un seul de ces petits, car, je vous le dis, leurs anges dans les cieux voient sans 

cesse la face de mon Père qui est aux cieux. 

12Quel est votre avis ? Si un homme possède cent brebis et que l’une d’entre elles s’égare, 

ne va-t-il pas laisser les quatre-vingt-dix-neuf autres dans la montagne pour partir à la 

recherche de la brebis égarée ? 13Et, s’il arrive à la retrouver, amen, je vous le dis : il se 

réjouit pour elle plus que pour les quatre-vingt-dix-neuf qui ne se sont pas égarées. 14Ainsi, 

votre Père qui est aux cieux ne veut pas qu’un seul de ces petits soit perdu. 

15Si ton frère a commis un péché contre toi, va lui faire des reproches seul à seul. S’il 

t’écoute, tu as gagné ton frère. 16S’il ne t’écoute pas, prends en plus avec toi une ou deux 

personnes afin que toute l’affaire soit réglée sur la parole de deux ou trois témoins. 17S’il 

refuse de les écouter, dis-le à l’assemblée de l’Église* ; s’il refuse encore d’écouter l’Église, 

considère-le comme un païen et un publicain. 18Amen, je vous le dis : tout ce que vous aurez 

lié* sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous aurez délié sur la terre sera délié 

dans le ciel. 19Et pareillement, amen, je vous le dis, si deux d’entre vous sur la terre se 

mettent d’accord pour demander quoi que ce soit, ils l’obtiendront de mon Père qui est aux 

cieux. 20En effet, quand deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis là, au milieu d’eux. » 

21Alors Pierre s’approcha de Jésus pour lui demander : « Seigneur, lorsque mon frère 

commettra des fautes contre moi, combien de fois dois-je lui pardonner ? Jusqu’à sept 

fois ? » 22Jésus lui répondit : « Je ne te dis pas jusqu’à sept fois, mais jusqu’à soixante-dix 

fois sept fois. 

 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 60 

23Ainsi, le royaume des Cieux est comparable à un roi qui voulut régler ses comptes avec ses 

serviteurs. 24Il commençait, quand on lui amena quelqu’un qui lui devait dix mille talents 

(c’est-à-dire soixante millions de pièces d’argent). 25Comme cet homme n’avait pas de quoi 

rembourser, le maître ordonna de le vendre, avec sa femme, ses enfants et tous ses biens, 

en remboursement de sa dette. 26Alors, tombant à ses pieds, le serviteur demeurait prosterné 

et disait : “Prends patience envers moi, et je te rembourserai tout.” 27Saisi de compassion, 

le maître de ce serviteur le laissa partir et lui remit sa dette. 28Mais, en sortant, ce serviteur 

trouva un de ses compagnons qui lui devait cent pièces d’argent. Il se jeta sur lui pour 

l’étrangler, en disant : “Rembourse ta dette !” 29Alors, tombant à ses pieds, son compagnon 

le suppliait : “Prends patience envers moi, et je te rembourserai.” 30Mais l’autre refusa et 

le fit jeter en prison jusqu’à ce qu’il ait remboursé ce qu’il devait. 31Ses compagnons, voyant 

cela, furent profondément attristés et allèrent raconter à leur maître tout ce qui s’était 

passé. 32Alors celui-ci le fit appeler et lui dit : “Serviteur mauvais ! je t’avais remis toute 

cette dette parce que tu m’avais supplié. 33Ne devais-tu pas, à ton tour, avoir pitié de ton 

compagnon, comme moi-même j’avais eu pitié de toi ?” 34Dans sa colère, son maître le livra 

aux bourreaux jusqu’à ce qu’il eût remboursé tout ce qu’il devait. 35C’est ainsi que mon Père 

du ciel vous traitera, si chacun de vous ne pardonne pas à son frère du fond du cœur. » 

  



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 61 

4 

II. LEXIQUE 

SCANDALE Voir fiches 2 et 3 (On notera la fréquence de ce thème chez Matthieu). 

PETITS Au sein de la communauté, les petits sont les membres les moins considérés, à 
la marge, en opposition aux grands que sont les savants et les leaders de la 
communauté. Les « mépriser » signifie ne pas leur attacher d’importance, les 
négliger. 

ÉGLISE ἐκκλησία (écclésia - littéralement : assemblée) : terme qui désigne l’Église. Le 
seul autre usage de ce mot dans les évangiles se trouve en Mt 16, 18 : « Tu es 
Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Église ». C’est la traduction du terme 
hébreu קָהָל (qahal) qui est employé souvent dans l’Ancien Testament pour 
désigner le peuple élu. 

LIER / DÉLIER Formule rabbinique employée soit sur le plan doctrinal et moral 
(permettre/interdire), soit sur le plan communautaire (admettre/exclure). En 
Mt 16, 19 cette responsabilité avait été confiée à Pierre, avant d’être ici confiée 
à la communauté. 

 

III. POUR LIRE 

A QUI S’ADRESSE CE DISCOURS ? 

Le chapitre 18 correspond au 4ème des 5 grands discours qui structurent l’évangile de Matthieu (voir 
INTRODUCTION – 5). On l’appelle traditionnellement « discours ecclésiastique », « discours 
communautaire » ou « discours sur la vie dans l’Église ». En réalité, l’Église est évoquée au v. 17 sous 
le terme grec écclésia (voir Lexique), mais elle n’est pas explicitement visée par ce discours. 
Cependant Jésus s’adresse ici à une communauté de disciples (v. 1), rassemblée en son nom et en son 
absence (v. 20), ce qui évoque bien sûr l’Église. Déjà, depuis le chapitre 13 (qui correspond au discours 
sur les paraboles), on constatait que Jésus se retirait des discussions avec les pharisiens pour orienter 
son action vers la fondation du groupe des disciples. 

Ce discours du chapitre 18 est certainement profondément marqué par les expériences vécues dans 
les premiers groupes chrétiens : les questions qui sont posées ici à Jésus concernent les préséances 
dans la communauté (v. 1-14) et la gestion des désaccords et des conflits (v. 15-35). En l’absence du 
maître, qui tranchait habituellement ces sujets, c’est au groupe des disciples de les résoudre 
désormais, en se remettant sous l’autorité des paroles de Jésus. 

La figure de Pierre est présente au v. 21. Comme souvent dans l’Évangile de Matthieu, Pierre est celui 
qui prend l’initiative de la parole parmi le groupe des disciples pour répondre (Mt 16, 16) ou poser 
une question (Mt 14, 28 ; 15, 15) à Jésus. Cela dit la présence de cette figure ne doit pas restreindre 
le groupe des disciples dont il est question au v. 1 au groupe des Douze. En effet, ce ne sont pas les 
apôtres en tant que responsables des communautés chrétiennes qui sont les destinataires de ce texte, 
mais bien l’ensemble des disciples qui forment la communauté chrétienne. 

 

 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 62 

COMPOSITION DU DISCOURS 

Le chapitre 18 est une construction littéraire qui reprend beaucoup de péricopes présentes en Mc et 
en Lc42, mais les regroupe de façon originale dans un ensemble cohérent qu’il est possible d’organiser 
en deux parties43 : 

A. Les grands et les petits (1-14) 
 Qui est le plus grand ? (1-5) 
 Ne pas scandaliser les petits (6-10) 
 Parabole : la brebis égarée (12-14) 
 Finale : « Ainsi, votre Père qui est aux cieux ne veut pas qu’un seul de ces petits 

soit perdu » 
B. Ton frère et toi (15-35) 

 La correction fraternelle et la prière en commun (15-20) 
 Le pardon des offenses (21-22) 
 Parabole : le débiteur impitoyable (23-35) 
 Finale : « C’est ainsi que mon Père du ciel vous traitera, si chacun de vous ne 

pardonne pas à son frère du fond du cœur » 

On retrouve des similitudes dans la construction de chacune des parties (A et B) : 

1. Elles jouent sur des oppositions de termes qui encadrent le texte. 

A - Grand / Petit B - Pécher / Pardonner 
1. Qui donc est le plus grand ? 
 
14. […] qu’un seul de ces petits soit perdu. 

15. Si ton frère a commis un péché contre toi 
 
35. […] si chacun de vous ne pardonne pas à 
son frère du fond du cœur. 

2. Une parabole illustre et conclut chaque partie : 

A B 
La brebis égarée (12-14) Le débiteur impitoyable (25-35) 

3. Chaque parabole se termine elle-même par l’expression de la volonté du Père céleste : 

A B  
14. Ainsi, votre Père qui est aux cieux ne veut 
pas qu’un seul de ces petits soit perdu. 

35. C’est ainsi que mon Père du ciel vous 
traitera, si chacun de vous ne pardonne pas à 
son frère du fond du cœur 

Le passage de la partie A à la partie B se fait par le glissement du verbe « perdre » vers le verbe 
« gagner » : « qu’un seul de ces petits soit perdu » (v. 14) / « s’il t’écoute tu auras gagné ton frère. » 
(v. 15). Perdre ou gagner son frère au sein de la communauté des disciples rassemblés sous la parole 
du Seigneur, voilà tout l’enjeu de ce chapitre 18. 

LA PRIMAUTÉ DES « PETITS » 

Le chapitre s’ouvre sur la question de la primauté dans le Royaume. Qui donc est le plus grand ? Jésus 
y répond par un de ses paradoxes habituels : l’importance des petits44. Probablement, hier comme 

 
42 Sauf les versets sur la prière en commun (19-20) et la parabole du débiteur impitoyable (23-35), qui eux ne 
sont présents que chez Matthieu. 
43 D’après Jacques Guillet, Entre Jésus et l’Église, Seuil, Paris, 1985, pp. 55-66. 
44 Déjà en Mt 11, 25 Jésus soulignait cette préséance des petits dans la compréhension du Royaume : « Je te 
loue, Père, Seigneur du ciel et de la terre, d’avoir caché cela aux sages et aux intelligents et de l’avoir révélé 
aux tout-petits ». Au chapitre 25, dans la scène dite du « jugement dernier », on retrouvera cette insistance de 
Jésus sur l’attention aux petits, avec là aussi une identification forte : « Amen, je vous le dis : chaque fois que 
vous l’avez fait à l’un de ces plus petits de mes frères, c’est à moi que vous l’avez fait » (Mt 25, 40). 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 63 

4 

aujourd’hui, certains membres de la communauté chrétienne devaient monopoliser le pouvoir et 
l’exercer sans souci des plus fragiles. Jésus s’adresse ainsi à ceux de la communauté qui se prennent 
"pour des grands" en deux temps : 

1. Un appel à la conversion pour entrer dans le Royaume. « Si vous ne changez pas pour devenir 
comme les enfants, vous n’entrerez pas dans le royaume des Cieux ». Il ne s’agit pas d’abord de savoir 
qui est le plus grand dans le Royaume, mais plutôt de savoir si on peut y entrer. L’appartenance au 
groupe des disciples n’est pas le ticket pour une entrée gratuite ! L’enfant est pris ici comme le 
symbole de celui qui ne se suffit pas à lui-même, qui dépend d’autres. Et Jésus lui-même s’identifie 
à cette figure (« celui qui accueille un enfant comme celui-ci en mon nom, il m’accueille, moi »). 
C’est une conversion de notre image de la grandeur. 

2. Une mise en garde que leur fausse grandeur ne les amène pas à chuter dans leur propre foi (v. 8-
9) ou à faire chuter la foi des petits (v. 6), ou à les mépriser (v. 10). On trouve déjà ce souci chez 
Paul lorsqu’il s’adresse à la communauté chrétienne de Corinthe (1 Co 8, 11-12). Dès lors, il faut tout 
faire pour ne pas perdre un frère, c’est-à-dire pour lui permettre de continuer au sein de la 
communauté son chemin de foi. La parabole de la brebis perdue viendra souligner cette sollicitude 
pour celui qui s’égare, à l’image de la sollicitude de Dieu. On pourra noter au passage la manière 
dont Luc utilise cette même parabole dans une tout autre perspective : il s’agit d’une perspective 
missionnaire où il faut aller chercher la brebis perdue. Pour Matthieu, cette parabole a une 
perspective communautaire : la brebis est « en train de s’égarer » et il ne faut pas la laisser quitter 
le groupe. 

LA FRATERNITÉ MALGRÉ LES OFFENSES 

Les versets précédents mettent en avant l’importance du souci fraternel dans la communauté des 
disciples, au service du chemin de foi de chacun. Mais cette unité de la communauté est mise au défi 
des tensions et des conflits. Dès lors, Jésus place quelques repères pour garder jusqu’au bout cette 
unité. 

1. Par la mise en place d’une procédure de médiation au sein de la communauté, inspiré du code 
deutéronomique (Dt 19, 15) et déjà vécu dans la communauté de Corinthe (2 Co 13, 1). Le processus, 
s’il échoue, n’aboutit pas à l’exclusion pure et simple de la communauté. La communauté est invitée 
à considérer le pécheur comme un païen et un publicain, ceux mêmes vers qui va le Christ. 

Dt 19, 15 : « Il ne suffira pas qu’un seul témoin se lève contre un homme coupable d’un crime, 
d’une faute, d’un péché, quels qu’ils soient. Pour instruire l’affaire, il faudra la déclaration 
de deux ou trois témoins. » 

2 Co 13, 1 : « Toute affaire sera réglée sur la parole de deux ou trois témoins. »  

2. Par l’invitation à la prière commune, qui vient rechercher la volonté de Dieu et fonder l’autorité 
de la décision (lier ou délier). 

3. Par l’appel au pardon sans limite, illustré par la parabole du débiteur impitoyable qui vient fonder 
ce pardon sur le don premier et inégalable du Père. 

Ce chapitre est donc loin d’un recueil de règles régissant la vie de la communauté. C’est une prise de 
conscience que cette communauté est le lieu premier où le Royaume des cieux se donne à vivre et à 
voir. 

  



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 64 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

Ce chapitre 18 de Mt se présente donc en 2 parties : 

1ère partie : v. 1-14 

v. 1-5 Comment comprenons-nous l’opposition « grand/petit » en ces versets ? Qu’est-ce 
qui sous-tend la question des disciples ? Quel sens donnons-nous à la réponse de 
Jésus : « se faire petit comme un enfant » ? 

v. 6-10 Que signifie « être un scandale pour les petits » ? Dans les versets 8-9 comment 
comprendre la radicalité des paroles de Jésus par rapport à ce qui peut conduire à 
la chute ? 

v. 12-14 Cette parabole est présente en Lc 15, 3-7 dans un autre contexte. Comment éclaire-
t-elle ici la place des petits pour la communauté (v. 10, v.14) ? 

 

2ème partie : v. 15-35 

v. 15-18 Quelle gradation est établie ici pour la résolution en Église d’un péché commis par 
un de ses membres ? 

v. 21-22 Que nous inspire ce dialogue entre Pierre et Jésus sur le pardon des offenses ? 

v. 23-35 D’après les v. 32-33 quelle est pour nous la pointe de cette parabole ? Comment 
éclaire-t-elle la demande du Notre Père sur le pardon des offenses ? 

 

ACTUALISATION 

 

 
Dans ce chapitre 18 de Mt, il est question du Royaume (v. 1-4), de l’Église (v. 15-18). Quels 
rapports établissons-nous entre ces deux réalités : distinction, liens… ? 

  

 
 La première partie établit une distinction entre « grands » et « petits ». Que peut signifier 
aujourd’hui pour nous chrétiens « se faire petits » ? Qui sont les petits aujourd’hui dans 
l’Église ? 

  

 
Dans la deuxième partie il est question de la façon de traiter les litiges à l’intérieur de la 
communauté. Quel enseignement pouvons-nous en tirer ? Qu’est-ce qui peut être 
opératoire pour aujourd’hui ? 

  

 

En Mt 18, 23 et suivants, il est question de dette. Le péché dans la tradition juive pouvait 
être assimilé à une dette envers Dieu. Et en Mt 6, 12 la traduction littérale de la demande 
du « Notre Père » est : « Remets-nous nos dettes comme nous avons remis à ceux qui nous 
devaient ». Devant Dieu l’humain est un débiteur insolvable. En quoi sommes-nous 
débiteurs devant Dieu ? Comment percevons-nous le péché comme ingratitude, manque de 
reconnaissance ? 

 

  

 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 65 

4 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : PEUPLE DE LUMIÈRE (T601) 

R/ Peuple de lumière, Baptisé pour témoigner, 
Peuple d’évangile, Appelé pour annoncer 
Les merveilles de Dieu Pour tous les vivants. 

2. Vous êtes l’Évangile pour vos frères, 
Si vous suivez mon exemple, 
Pour demeurer dans la charité. 
Bonne nouvelle pour la terre ! 
 
3. Vous êtes l’Évangile pour vos frères, 
Si vous marchez à ma suite, 
Pour inventer le don et la joie. 
Bonne nouvelle pour la terre ! 

4. Vous êtes l’Évangile pour vos frères 
Si vous laissez les offenses 
Pour déclarer à tous le pardon, 
Bonne Nouvelle pour la terre ! 
 
4. Vous êtes l’Évangile pour vos frères 
Si vous luttez dans le monde 
Pour apporter le droit et la paix, 
Bonne Nouvelle pour la terre ! 

OU CHANT : TA NUIT SERA LUMIÈRE DE MIDI (G212) 

 

1 - Si tu dénoues les liens de servitude, 
si tu libères ton frère enchaîné, 
la nuit de ton chemin sera lumière de midi. 
Alors, de tes mains pourra naître une source, 
la source qui fait vivre la terre de demain, 
la source qui fait vivre la terre de Dieu. 
 
2 - Si tu partages le pain que Dieu te donne, 
avec celui qui est ta propre chair, 
la nuit de ton amour sera lumière de midi. 
Alors de ton cœur pourra sourdre une eau vive, 
l’eau vive qui abreuve la terre de demain, 
l’eau vive qui abreuve la terre de Dieu. 
 

4 - Si tu dénonces le mal qui brise l’homme, 
si tu soutiens ton frère abandonné, 
la nuit de ton appel sera lumière de midi. 
Alors, de tes yeux pourra luire une étoile, 
l’étoile qui annonce la terre de demain, 
l’étoile qui annonce la terre de Dieu. 
  
5 - Si tu abats les murs entre les hommes, 
si tu pardonnes à ton frère ennemi, 
la nuit de ta passion sera lumière de midi. 
Alors de ton pain, pourra vivre une Église, 
l’Église qui rassemble la terre de demain, 
l’Église qui rassemble la terre de Dieu. 

 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Seigneur, tu as confié à saint Matthieu la mission de proclamer la Bonne Nouvelle, accorde-nous de 
nous nourrir de son enseignement. 

Ton amour est création, puisse notre cœur ressembler à celui d’un enfant, ouvert à la surprise et à 
l’émerveillement. 

Seigneur c’est Toi qui assures la croissance du Royaume, donne-nous la grâce d’y participer dans une 
dynamique communautaire. 

Le pardon ne nie pas le tort subi. Toi Seigneur Tu pardonnes sans cesse, Tu es riche en miséricorde.  
Apprends-nous à notre tour à pardonner à ceux qui nous ont offensés. Que Dieu fasse de nos 
communautés ecclésiales des lieux où l’on apprend le pardon. Amen.  

 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 66 

VI. CLÉS DE LECTURE 

JÉSUS A-T-IL VOULU FONDER L’ÉGLISE 

Même si l’on trouve abondamment le terme « Église » dans les Actes des Apôtres et dans les épitres 
du Nouveau Testament, il est absent des 4 évangiles, à l’exception de 2 mentions dans l’Évangile de 
Matthieu (Mt 16, 18 et Mt 18, 17). Et ces 2 mentions sont les seules mises dans la bouche de Jésus. Il 
est donc difficile d’en tirer une preuve de la volonté de Jésus de fonder une institution ecclésiale 
sous la forme qu’elle a prise aujourd’hui dans la tradition catholique, ou dans d’autres traditions. 
Rien n’est dit sur la forme que doit prendre la communauté, son organisation, ses sacrements, sa 
hiérarchie. 

Néanmoins, il faut souligner que l’Évangile de Matthieu en particulier nous montre que Jésus envisage, 
au-delà de sa mort, une communauté rassemblée en son nom et une mission menée en son nom. La 
cène en sera le mémorial, confié à un groupe de disciples qu’il a constitué et instruit, en vue d’un 
salut non pas individuel, mais communautaire. Cette volonté culmine dans la finale de l’Évangile où 
le Christ ressuscité déclare aux onze disciples : « Allez ! De toutes les nations faites des disciples : 
baptisez-les au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, apprenez-leur à observer tout ce que je 
vous ai commandé. Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’à la fin du monde. » (Mt 28, 19-20).  

On peut remarquer en Mt que Jésus s’adresse à différents groupes : tantôt aux disciples de manière 
indistincte et tantôt au groupe des « Douze ». Au sein de ce groupe des Douze, Pierre a une place 
particulière, mise en valeur notamment lors de la confession de Césarée (Mt 16, 13-20). Faisant écho 
à la réponse de Pierre « Tu es le Christ », Jésus déclare : « Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai 
mon Église ; et la puissance de la Mort ne l’emportera pas sur elle. Je te donnerai les clés du royaume 
des Cieux : tout ce que tu auras lié sur la terre sera lié dans les cieux, et tout ce que tu auras délié 
sur la terre sera délié dans les cieux. » (Mt 16, 18-19). À travers ce verset, Jésus exprime sa volonté 
de bâtir son ecclesia en s’appuyant sur la personne et la foi de Pierre. 

« Cette déclaration de Jésus correspond au rôle éminent que, selon le Nouveau Testament, Pierre a 
joué aux premiers jours de l’Église. La tradition catholique se réfère à ce texte pour fonder la doctrine 
selon laquelle les successeurs de Pierre héritent de sa primauté. La tradition orthodoxe considère que 
dans leurs diocèses tous les évêques confessant la vraie foi sont dans la succession de Pierre, et dans 
celle des autres apôtres. Tout en reconnaissant la place et le rôle privilégié de Pierre aux origines de 
l’Église, les exégètes protestants estiment que Jésus ne vise ici que la personne de Pierre » (Note de 
la TOB, 2010, Cerf, p. 2135). 

Le souci de l’unité des communautés chrétiennes tel que l’exprime le chapitre 18 implique des 
fonctions de médiateur, et Pierre fut certainement reconnu comme une figure privilégiée de 
médiateur dans les conflits intra-ecclésiaux des premières Églises. Ce rôle de médiateur est exprimé 
à travers la responsabilité qu’il s’est vu confier de lier et de délier (Mt 16, 19 - voir LEXIQUE). Ici – 2 
chapitres plus loin (v. 18) – cette responsabilité est à nouveau confiée mais cette fois-ci à la 
communauté réunie. Nous ne sommes donc pas dans la revendication d’un pouvoir ou d’une autorité, 
mais dans une responsabilité confiée à un et portée par tous. 

ÉGLISE ET ROYAUME 

La question initiale des disciples « Qui donc est le plus grand dans le royaume des Cieux ? » (v. 1) 
traduit la difficulté persistante45 de comprendre la dimension réelle du Royaume annoncé par Jésus. 

 
45 Ce quiproquo persistera tout au long de la vie de Jésus, de la part de ses disciples (par exemple la question de 
la mère des fils de Zébédée en Mt 20, 21) comme de ses contradicteurs (par exemple le procès de Pilate en Mt 
27). 

 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 67 

4 

Royaume des Cieux, Royaume d’Israël, Église : depuis la prédication de Jésus et jusqu’à nos jours, les 
frontières entre ces différentes réalités ont souvent été indument confondues. 

Néanmoins, les propos du chapitre 18 ne doivent pas être isolés de cette perspective du Royaume. 
L’objectif de tout ce discours est orienté au service de la dynamique du Royaume : l’établissement 
d’une communauté au sein de laquelle les relations entre frères témoignent déjà du Royaume. Il 
s’agit d’une perspective éminemment missionnaire. Elle témoigne que le Royaume des cieux est 
indissociable d’une expérience communautaire où l’accueil des petits et la réconciliation sont 
premiers, une expérience qui fonde une communauté de foi, de vie et de mission. 

« Le Royaume doit transformer progressivement les rapports entre les hommes et se réalise 
progressivement, au fur et à mesure qu’ils apprennent à s’aimer, à se pardonner, à se mettre 
au service les uns des autres ». Jean-Paul II, Redemptoris Missio, n°15. 

Si l’Église est la forme visible de cette communauté, il faut cependant faire attention à une tendance 
qui limiterait le développement du royaume des Cieux à l’intérieur de l’Église visible. L’Église ne doit 
pas être séparée de la perspective du Royaume mais ne doit pas non plus confisquer ce Royaume. 

« Certes, l’Église n’est pas à elle-même sa propre fin, car elle est ordonnée au Royaume de 
Dieu dont elle est germe, signe et instrument. Mais, alors qu’elle est distincte du Christ et du 
Royaume, l’Église est unie indissolublement à l’un et à l’autre. Le Christ a doté l’Église, son 
corps, de la plénitude des biens et des moyens de salut ; l’Esprit Saint demeure en elle, la 
vivifie de ses dons et de ses charismes, il la sanctifie, la guide et la renouvelle sans cesse. Il 
en résulte une relation singulière et unique qui, sans exclure l’action du Christ et de l’Esprit 
Saint hors des limites visibles de l’Église, confère à celle-ci un rôle spécifique et nécessaire. 
D’où aussi le lien spécial de l’Église avec le Royaume de Dieu et du Christ qu’elle a la mission 
d’annoncer et d’instaurer dans toutes les nations ». Jean-Paul II, Redemptoris Missio, n°18. 

QUI SONT LES PETITS ? 

La confusion persistante sur la nature du Royaume des cieux rapproche la question de la prééminence 
d’une question typique des cours royales mais aussi des groupes religieux du monde antique. Être un 
« grand », c’est se tenir dans la proximité du roi ou de la divinité. S’il est question de se tenir à 
proximité de Dieu, Jésus illustre ses propos avec les éléments de la croyance populaire du judaïsme 
de l’époque : ceux qui se tiennent à proximité de Dieu, ce sont les anges des petits. À plusieurs 
reprises, la Bible rappelle que « voir Dieu » est radicalement impossible. Si donc les anges des petits 
voient Dieu constamment, c’est qu’eux-mêmes et leurs protégés sont vraiment les grands favoris de 
la cour céleste. 

Mais qui sont ceux désignés ici derrière ce titre de « petit » ? 

1. L’exemple de l’enfant. Ce n’est ni l’enfant-roi de nos sociétés modernes, ni l’enfant plein 
d’innocence. L’enfant désigne celui qui ne peut subsister par lui-même, qui a besoin d’un autre pour 
assurer sa vie et son éducation. C’est celui qui n’est pas autosuffisant et autonome (en grec, qui se 
donne sa propre loi). Jésus s’identifie lui-même à un enfant (v. 5), lui qui a vécu cette dépendance à 
son Père et cet abaissement qui font de lui « le plus grand » dans le Royaume des Cieux. 

2. Ceux qui risquent de chuter. Aux « grands » qui se croiraient bien assurés dans leur foi et leurs 
certitudes, Jésus met en garde leur attitude vis-à-vis des « petits qui croient en moi ». Ils peuvent 
être ces jeunes chrétiens dont la foi reste fragile : ils sont choqués ou découragés par des chrétiens 
aux allures affranchies ; ils doutent face aux arguments des non-chrétiens. Ils peuvent aussi désigner 
les membres plus fragiles des communautés soumis aux emprises et aux abus. Le rapport de la CIASE 
a mis à jour ô combien, les agissements de certains « grands » dans l’Église ont pu détruire la vie et 
la foi des « petits ». Vis-à-vis de ces attitudes, Jésus a des paroles brutales, telles qu’on en a déjà 
vues dans le Sermon sur la Montagne (voir Fiche 1) : se couper la main ou le pied (qu’on peut 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 68 

interpréter comme ce qui caractérise l’agir de l’homme) ; s’arracher l’œil (ce qui traduit les 
intentions profondes). Dans la communauté, chacun est donc invité à retrancher de son agir et de ses 
certitudes tout ce qui peut faire chuter les petits de la communauté46. 

3. Les brebis qui s’égarent. Ces personnes qui sont en train de s’éloigner de la communauté, par leur 
comportement, leur désaccord ou le mépris des autres membres. Jésus invite les communautés à une 
sollicitude toute particulière envers elles (qu’on trouvait déjà en Mt 9, 12 : « Ce ne sont pas les gens 
bien portants qui ont besoin du médecin, mais les malades »). 

En terminant ce passage avec la parabole de la brebis égarée, Jésus fait apparaitre la figure du 
berger. S’il est lui-même le « bon pasteur », il confie ici en quelque sorte aux communautés 
chrétiennes ce rôle de berger vis-à-vis de leurs frères. Et la joie qui en découle ! 

UN PARDON ILLIMITÉ 

Si l’Église est appelée à être signe du Royaume par sa vie fraternelle, les communautés évoluent dans 
un monde ambivalent marqué par les divergences, les oppositions et toutes formes de péché. 
Comment alors, garder signifiante cette communauté ? 

Matthieu rapporte une démarche de « correction fraternelle » (v. 15-17) ancrée dans une prière 
communautaire (v. 19-20). 

« Du point de vue de la vie communautaire, il ne peut y avoir de possibilité de pardon que 
dans la reconnaissance de sa faute, et la communauté a un rôle non négligeable dans la 
possibilité que les choses se dénouent (v. 19). Contre l’usage qui a été fait de cette procédure 
d’excommunication dans l’histoire, elle vise essentiellement la réconciliation (v. 15). Certes, 
l’échec peut être au terme de la procédure (v. 17) ; il n’en reste pas moins qu’elle s’inscrit 
sous l’horizon du pardon illimité (v. 22). » Elian CUVILLIER, « Évangile selon Matthieu » dans 
Le Nouveau Testament commenté, 2012, p. 100. 

La démarche conduit donc à la question du pardon, v. 21 : « Seigneur, quand mon frère commettra 
des fautes contre moi, combien de fois dois-je lui pardonner ? Jusqu’à sept fois ? ». 

Cette question posée par Pierre reflète bien les débats de la casuistique juive de l’époque. Ainsi Rabbi 
Yosé : « si quelqu’un pèche une, deux ou trois fois, on lui pardonne, mais pas s’il pèche quatre fois 
suivant Ex 34, 7 et Am 2, 1 » (Yoma 5, 13). En avançant le chiffre 7, Pierre pense certainement avoir 
fait preuve d’une grande largesse. 

Par sa réponse, Jésus vient sortir d’une logique légale et quantitative : pardonner 70 fois 7 fois. 
Matthieu nous a déjà habitués dans le Sermon sur la Montagne à ce débordement excessif de la part 
de Jésus (voir FICHE 2 : Vous avez appris qu’il a été dit… et bien moi je vous dis…). Ces chiffres (70 
fois 7 fois) rappellent la malédiction sur Caïn et Lamek : « Caïn sera vengé sept fois, et Lamek, 
soixante-dix-sept fois ! » (Gn 4, 24). Au cercle sans fin de la violence évoqué par ces figures bibliques, 
Jésus oppose la seule option possible : le cercle sans fin du pardon. Seul le pardon peut sauver la 
communauté de la ruine. 

Mais comment trouver les ressources intérieures pour vivre sans cesse un tel pardon ? Jésus vient 
montrer par une parabole le ressort spirituel nécessaire à une telle attitude. Quelle posture adopte-
t-on à l’écoute de cette parabole ? Nous reconnaissons-nous dans le roi confronté à un mauvais payeur 
ou dans le serviteur à qui la dette a été remise ? Seule la deuxième attitude rend apte au pardon. Car 
ce qui est reproché au serviteur c’est de ne pas avoir reconnu dans son propre débiteur un autre soi-
même (v. 33). Il a pris la posture du juste et non du pécheur pardonné. La condition nécessaire pour 

 
46 « Lire l’Évangile de Matthieu », parcours biblique du diocèse d’Arras, Fiche 10, 2012 : 
https://arras.catholique.fr/page-24217.html 



FICHE 4 – UNE COMMUNAUTÉ POUR VIVRE LE ROYAUME 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 69 

4 

être l’auteur d’un pardon illimité est de se reconnaitre soi-même objet d’un pardon radicalement 
premier et inconditionnel de la part du Père47. 

À l’issue de ce chapitre, on notera donc que la dimension collective du témoignage rendu au Royaume 
par la communauté s’articule à la dimension individuelle de la vie spirituelle de chacun de ses 
membres. 

 
47 On pourra argumenter à l’opposé que dans la prière du notre Père, le pardon reçu de Dieu est conditionné par 
le pardon donné aux frères : « Remets-nous nos dettes, comme nous-mêmes nous remettons leurs dettes à nos 
débiteurs. » (Mt 6, 12). Il y a une sorte de réciprocité : le pardon divin, dont on bénéficie de manière première 
et gratuite, engage au pardon fraternel ou alors il n'existe pas, il ne peut se maintenir. 





 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 71 

5ÈME RENCONTRE 

 

LA JUSTICE DÉROUTANTE DU 

ROYAUME DE DIEU 
MATTHIEU 20, 1-16 

 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 72 

FIL ROUGE 

Au chapitre 19 Jésus a quitté la Galilée pour la Judée, le lieu de l’affrontement qui se prépare ; de 
grandes foules le suivent et sont guéries par lui. Il continue d’enseigner : Matthieu a fait suivre le 
discours sur la vie de la communauté ecclésiale (Mt 18) de ses prises de positions sur des points 
sensibles (divorce et répudiation de la femme, enfants, richesses). Les femmes et les enfants ne sont 
pas des quantités négligeables, Jésus les met au centre de ses préoccupations, ce qu’il y a de plus 
humble aux yeux des hommes est ce qui a le plus de valeur aux yeux de Dieu. 

Arrive un jeune homme riche qui demande à Jésus ce qu’il doit faire de bon pour avoir la vie 
éternelle ; il obéit parfaitement à la Loi, jusqu’à aimer son prochain comme lui-même. Mais alors 
Jésus le désarçonne : donne tout ce que tu possèdes aux pauvres et suis-moi. Il ne s’agit pas d’abord 
de « faire » mais de laisser faire Dieu en soi, car seul Dieu est bon. Aux disciples impressionnés qui 
demandent qui donc peut être sauvé, Jésus répond « aux hommes c’est impossible, mais à Dieu tout 
est possible ».  

Et au chapitre 20, pour faire comprendre ce qu’est le Royaume des Cieux, sans proportion avec nos 
prestations, Jésus propose la parabole des ouvriers de la onzième heure, qui, avec Luther, peut être 
lue comme une théologie de la grâce : ce n’est pas la quantité de travail qui compte, c’est l’appel. 
L’appel divin précède à tel point les dispositions humaines que les derniers peuvent être à l’égal des 
premiers et ceux-ci feraient bien de voir la grâce qui leur est faite et qui est faite aux derniers, au 
lieu d’avoir un œil jaloux quand Dieu est bon. La jalousie est le signal qu’on a perdu le sens de la 
grâce. 

Il y a là une forte ressemblance avec la parabole du fils prodigue de Luc 15, le fils aîné voit plus ce 
qu’il fait que ce qu’il reçoit, de même que les ouvriers de la première heure ; ceux-ci symbolisent la 
réponse : ils ont bien travaillé, les derniers symbolisent la grâce, l’appel, qui précédera et dépassera 
toujours la réponse. 

Suit immédiatement la troisième annonce de la Passion (20, 17-19), et voilà les deux fils de Zébédée, 
Jacques et Jean, qui postulent les premières places dans le Royaume ; demande qui révèle leur 
aveuglement devant le Fils de l’Homme-serviteur qui ne cherche pas la première mais la dernière 
place (20, 20-28). Jésus va justement guérir deux aveugles qui alors pourront le suivre sur le chemin 
de Jérusalem. Sans cette guérison personne ne pourrait répondre à la grâce que rappelait la parabole 
des ouvriers de la onzième heure. L’évangéliste Matthieu marie sans cesse l’appel et la réponse ; mais 
ce qui reste premier et fondamental, c’est l’appel. 

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 73 

5 

I. TEXTE 

Contexte :  Mt 18 : discours sur la communauté ecclésiale (FICHE 4) 
  Mt 19 : appel au détachement et promesse (Beaucoup de premiers 
seront derniers, et de derniers seront premiers - 19, 27-30) 

CHAPITRE 20 

1En effet, le royaume des Cieux est comparable au maître d’un domaine qui sortit dès le 

matin afin d’embaucher des ouvriers pour sa vigne. 2Il se mit d’accord avec eux sur le salaire 

de la journée : un denier, c’est-à-dire une pièce d’argent, et il les envoya à sa vigne. 3Sorti 

vers neuf heures, il en vit d’autres qui étaient là, sur la place, sans rien faire. 4Et à ceux-là, 

il dit : « Allez à ma vigne, vous aussi, et je vous donnerai ce qui est juste. » 5Ils y allèrent. Il 

sortit de nouveau vers midi, puis vers trois heures, et fit de même. 6Vers cinq heures, il sortit 

encore, en trouva d’autres qui étaient là et leur dit : « Pourquoi êtes-vous restés là, toute 

la journée, sans rien faire ? » 7Ils lui répondirent : « Parce que personne ne nous a 

embauchés. » Il leur dit : « Allez à ma vigne, vous aussi. » 

8Le soir venu, le maître de la vigne dit à son intendant : « Appelle les ouvriers et distribue le 

salaire, en commençant par les derniers pour finir par les premiers. » 9Ceux qui avaient 

commencé à cinq heures s’avancèrent et reçurent chacun une pièce d’un denier. 10Quand 

vint le tour des premiers, ils pensaient recevoir davantage, mais ils reçurent, eux aussi, 

chacun une pièce d’un denier. 

11En la recevant, ils récriminaient contre le maître du domaine : 12« Ceux-là, les derniers 

venus, n’ont fait qu’une heure, et tu les traites à l’égal de nous, qui avons enduré le poids 

du jour et la chaleur ! » 13Mais le maître répondit à l’un d’entre eux : « Mon ami, je ne suis 

pas injuste envers toi. N’as-tu pas été d’accord avec moi pour un denier ? 14Prends ce qui te 

revient, et va-t’en. Je veux donner au dernier venu autant qu’à toi : 15n’ai-je pas le droit de 

faire ce que je veux de mes biens ? Ou alors ton regard est-il mauvais parce que moi, je suis 

bon ? » 

16C’est ainsi que les derniers seront premiers, et les premiers seront derniers.  

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 74 

II. LEXIQUE 

3ÈME HEURE, 
6ÈME HEURE, 
9ÈME HEURE, 
11ÈME HEURE 

Horaire de la journée en monde romain : 9h, 12h, 15h, 17h. 

Les premiers embauchés l’ont été « de bonne heure » (20, 1) à l’aube ; les 
derniers, une heure seulement avant la fin de la journée de travail. 

DENIER Monnaie romaine portant l’effigie et l’inscription de l’empereur (cf. Mt 22, 19), 
elle pesait 3,81 gr. d’argent. 

MURMURER (grec gogguzô) Ce langage est employé dans les récits de l’Exode (Ex 16, 2.7.8 ; 
cf. 1 Co 10, 10) au sujet du peuple qui maugrée contre la conduite de Moïse et 
finalement du Seigneur. 

 

  

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 75 

5 

III. POUR LIRE 

Cette parabole est propre à l’évangile de Matthieu. Elle est intrigante. Elle est contraire 
à l’idée que nous nous faisons de la justice distributive : à travail égal salaire égal. Mais 
la question qu’elle pose est justement de savoir si le Royaume de Dieu doit se conformer à cette 
règle. Sinon, pourquoi ? Que dit cette parabole du mystère du Royaume de Dieu et de Dieu lui-même ? 

1 – LE RÉCIT DE LA PARABOLE (20, 1-15) 

Il se divise en deux moments : celui de l’embauche (1-7) et celui de la paie (8-15) 

(a) L’embauche (1-7) : 

Le récit décrit de manière parallèle plusieurs sorties, à divers moments de la journée, du maître de 
la vigne pour embaucher des ouvriers. La première sortie, de bon matin, précise le salaire qui sera 
versé : un denier. Lors de la deuxième, vers neuf heures, il se contente de dire : je vous verserai ce 
qui est juste. A midi, puis vers trois heures de l’après-midi, il ne dit plus rien sur le salaire. Puis, 
chose étonnante, il sort encore pour embaucher une heure avant la fin de journée (vers cinq heures) ; 
et là le récit s’arrête pour donner lieu à un dialogue entre le maître et ces plantons sur la place : 
pourquoi restent-ils là à ne rien faire ? - Parce que personne ne nous a embauchés – Alors allez à ma 
vigne, vous aussi. Un premier étonnement que produit ce récit, c’est la sortie répétée du maître de 
la vigne. On ne nous explique pas pourquoi : est-ce une affaire d’urgence pour la sauvegarde de la 
récolte ? Rien ne l’indique. Mais la répétition du verbe « sortir » donne une certaine image de ce 
maître de la vigne : il ne cesse de vouloir embaucher, on dirait presque plus pour le bénéfice de ceux 
qu’il embauche que dans son propre intérêt. 

(b) la paie (8-15) 

La paie a lieu sur place le soir même de la journée, conformément aux exigences de la Loi (tu ne 
laisseras pas ton salarié s’en aller sans avoir reçu ce dont il a besoin pour vivre, Dt 24, 14 ; Lv 19, 
13). Mais nouvel étonnement : sans raison apparente, le paiement commence par les derniers venus. 
En réalité ce dispositif n’a qu’un but : faire en sorte que les ouvriers arrivés plus tôt au travail sachent 
ce qui a été donné aux tard-venus et s’attendent par conséquent à recevoir davantage. Ce qui se 
produit et amène cette fois un nouveau dialogue ; il y en avait eu un au moment de l’embauche, avec 
les derniers embauchés qui étaient sans-travail ; il y en a un maintenant au moment de la paie avec 
les premiers embauchés qui ont conscience d’avoir beaucoup travaillé ; le fait que, là seulement dans 
le récit, il y ait dialogue n’est-il pas un indice de la volonté du narrateur de souligner la place de ces 
deux groupes qui se font face ? (J. Schlosser). 

Les premiers récriminent /murmurent – un verbe qui traîne avec lui des attitudes critiquables dans la 
littérature biblique. Ils ne comprennent pas ce salaire égal en insistant sur la peine subie au plus dur 
de la journée. Cette égalité de traitement est injuste. Le maître s’adresse avec aménité (« mon ami ») 
à l’un d’entre eux qui s’est fait leur porte-parole et sa réponse se fait en deux temps : 

1) sur la justice envers les premiers : il a respecté le contrat ; 

2) sur sa générosité envers les derniers : n’est-il pas libre de faire de son bien ce qu’il veut ? Ou 
faudrait-il que ton œil soit mauvais parce que, moi, je suis bon ? 

Mais alors s’agissait-il simplement de payer un travail ? La parabole pose le problème de savoir quelle 
est cette vigne, en quoi consiste le fait d’avoir été embauché pour y travailler, quelles relations le 
lien ainsi noué avec ce maître et avec les autres ouvriers allait-t-il initier ? Seront-t-elles conformes 
aux relations sociales ordinaires ? C’est là que surgit et se donne à voir l’inédit du Royaume de Dieu. 

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 76 

2 – UNE PARABOLE RELATIVE AU MINISTÈRE DE JÉSUS 

En effet cette parabole, comme beaucoup d’autres dans le langage de Jésus, n’est pas une simple 
comparaison d’une vérité générale (type « fable de La Fontaine » : la raison du plus fort est toujours 
la meilleure), mais un miroir que Jésus tend à ses auditeurs pour leur faire regarder autrement 
l’histoire qu’ils sont en train de vivre avec lui, proclamateur et acteur du Règne qui vient. Son action 
et son enseignement bousculent les idées reçues, provoquent des débats, soulèvent des oppositions 
au nom même des convictions religieuses. Un certain nombre de paraboles évangéliques sont des 
paraboles de conflit. En particulier les paraboles de la miséricorde (Lc 15, 1-2). Jésus est critiqué 
pour ses relations trop familières avec les marginaux de la société religieuse d’Israël : collaborateurs 
du pouvoir romain, prostituées, toutes celles, tous ceux que l’on dénomme « les pécheurs ». En 
parabole Jésus ne se met pas directement en scène lui-même, mais un père, un maître, un roi, qui 
représente Dieu, son Père : voici comment est Dieu, voici comment il agit, par exemple en accueillant 
le fils perdu, au scandale de son frère aîné ; et vous croyez que je pourrais faire autrement ? 

La parabole des ouvriers à salaire égal de Mt 20 ne peut pas ne pas faire penser à cette parabole 
lucanienne du Père et de ses deux fils : 

- l’introduction de Lc 15 décrit le climat spirituel et social de tension engendré par la préférence 
pastorale de Jésus : « Les collecteurs d’impôts et les pécheurs s’approchaient tous de lui pour 
l’écouter. Et les pharisiens murmuraient (même verbe grec qu’en Mt 20, 11 dans la bouche des 
premiers embauchés), ils disaient : Cet homme-là fait bon accueil aux pécheurs et mange avec eux » 
(Lc 15, 1-2). 

- de part et d’autre c’est la générosité du Père / du Maître envers  les moins méritants ou les indignes 
qui fait problème, parce qu’elle semble mettre en cause la valeur de la fidélité  et du service  onéreux ; 
le fils aîné se plaint : il n’a jamais rien reçu de son père pour faire la fête, alors que son frère 
dévergondé est reçu avec tous les honneurs ; « tu les traites   à notre égal » (Mt  20, 12), se plaignent 
les ouvriers de la 1ère heure,  qui ont subi la peine  et la chaleur du travail de l’aube jusqu’au soir, 
alors que « ceux-ci » 48 ont travaillé seulement une heure, et à la fraîcheur du soir. 

- la justification du Père de Lc 15 et du Maître de Mt 20 est un appel des « justes » // des fidèles 
dévoués à comprendre autrement le sens de leur engagement ; dans les deux cas, il y a un appel à la 
conversion dans la manière dont ils vivent leur relation à Dieu au Père (Lc 15, 31), au Maître (20, 15). 

3 – UNE PARABOLE DU ROYAUME DE DIEU 

Si ces paraboles de conflit et de justification sont dérangeantes, c’est qu’elles mettent en scène 
l’avènement du Royaume. Or, dans la pensée et dans la pratique de Jésus, ce Royaume fait éclater 
les limites et les étroitesses de ce monde. Tout le ministère de Jésus le montre et pas seulement les 
paraboles. La préférence de Jésus est d’aller au-devant des plus nécessiteux, en témoin actif de la 
compassion de Dieu en tous domaines : physique, social, religieux. Le Dieu de Jésus est toujours 
certes le Dieu saint, mais il est souverainement saint dans sa capacité de compassion, selon la 
déclaration divine du prophète Osée (6, 6) : « Je suis Dieu et non pas homme : c’est la miséricorde 
que je veux non les sacrifices », oracle que le Jésus de Matthieu aime citer pour se justifier (Mt 9, 
13 ; 12, 7). 

Le Royaume de Dieu proclamé par Jésus manifeste sa nouveauté en particulier dans sa gratuité 
inconditionnelle, sans proportion avec les capacités ou les mérites humains. Comment peut-il en être 
autrement, vu la disproportion entre le don de Dieu (son Fils) et toute grandeur humaine même au 
plus haut niveau ? « Parmi les humains, il ne s’en est pas levé de plus grand que Jean le baptiseur, 
et cependant le plus petit dans le Royaume des Cieux est plus grand que lui » (Mt 11, 11). En 

 
48 Désignation méprisante, comme le « celui-ci » de Lc 15, 30. 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 77 

5 

particulier le processus d’entrée et de qualification dans le Royaume dément la règle traditionnelle 
des rabbins : proportion entre travail et salaire, comme en témoigne une parabole rabbinique 
postérieure à la nôtre, mais qui reprend les mêmes images et le même récit pour leur faire dire le 
contraire : à travail égal, salaire égal. 

Lorsque Rabbi Bun, le fils de Rabbi Hiyyaa, mourut, Rabbi Zeira vint et fit ce discours 
d’adieu : « Un roi avait embauché de nombreux ouvriers. L’un d’eux se donnait beaucoup de 
mal dans son travail. Que fit le roi ? Il l’emmena se promener avec lui. Le soir arrivant, les 
ouvriers vinrent recevoir leur salaire et le roi régla aussi un salaire entier à cet ouvrier. Les 
autres bougonnaient : Nous avons peiné tout le jour ; lui n’a peiné que deux heures, et il lui 
donne un salaire entier tout comme à nous. Et le roi de leur dire : Celui-ci a peiné en deux 
heure plus que vous en toute la journée » 

Talmud de Jérusalem, Berakot 2,3 cité par D. MARGUERAT, C.E. 75, Parabole p 46 (NB : Rabbi 
Bun est mort en 325). 

« La ressemblance des thèmes et des images ne réclame pas une dépendance littéraire entre le texte 
rabbinique et le texte évangélique mais s’explique par la continuité de la tradition. La différence de 
traitement de la même question éclate : le rabbinisme rétablit le principe de justice distributive par 
la qualité du travail, l’évangile par une autre approche de « ce qui est juste » du point de vue de 
Dieu » (D. MARGUERAT, loc. cit.). 

4 – SENS THÉOLOGIQUE 

Le sens originel de la parabole se donne dans le récit lui-même (20, 1-15) qui fait écho à la situation 
du ministère de Jésus : la générosité de Dieu justifie son comportement préférentiel envers les 
démunis de mérites humains, sans léser pour cela les justes qui passent leur vie à le servir. Le sens 
de la parabole est d’abord théologique, une révélation de qui est Dieu – c’est le dernier mot de la 
parabole proprement dite : moi, je suis bon (20, 15). En effet, si l’on y regarde de près, notre parabole 
ne dit pas le renversement des places, mais l’égalité du traitement pour un travail inégal : « Et tu as 
fait d’eux nos égaux » (20, 12). Si, dans le récit de la parabole, « les derniers sont payés les 
premiers » (20, 8), ce n’est pas pour dire un renversement des places, encore moins pour suggérer 
une exclusion, mais pour que les premiers soient témoins de la paie reçue par les derniers et 
s’attendent à recevoir davantage. Le montage parabolique est de faire naître leur indignation devant 
cette forme inattendue de « la justice de Dieu », mais, l’ayant fait naître et s’exprimer, de les 
conduire à convertir leur regard : « Ton œil serait-il mauvais parce que moi je suis bon ? » (20, 15). 

5 - LIRE LA PARABOLE LÀ OÙ MT L’A PLACÉE (20, 16) 

La sentence finale (20, 16) « Voilà comment les derniers seront premiers et les premiers seront 
derniers » répète l’axiome qui concluait l’invitation des disciples au détachement à la suite de Jésus : 
« Beaucoup de premiers seront derniers, et de derniers seront premiers (19, 30). Elle encadre ainsi 
la parabole à l’intérieur d’une séquence sur la vie ecclésiale (18-20), qui invite les disciples à ne pas 
chercher les premières places (Qui donc est le plus grand dans le Royaume ?). Elle n’est donc pas 
dans le droit fil de la parabole, mais elle indique la relecture qu’en fait Mt dans le parcours de cette 
séquence sur le style de la vie communautaire. Le détachement de soi chez les disciples doit aller 
jusqu’à accepter que les derniers venus soient traités à leur égal par la générosité de Dieu, au risque, 
s’ils ne l’admettent, que de « premiers » ils deviennent « derniers »… 

  



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 78 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

 

Contexte 

 Cette parabole des ouvriers de la 11ème heure ouvre le chapitre 20 de Matthieu après le grand 
discours sur la vie de la communauté (Mt 18) et ses prolongements sur le détachement de soi 
(Mt 19). Quel sens peut lui donner le contexte dans lequel elle est insérée ? 

- chapitre 19 : Jésus et les enfants (v. 13-15) ; le jeune homme riche (v. 16-22) ; la question 
de Pierre « Nous avons tout laissé et nous t’avons suivi, qu’en sera-t-il pour nous ? » et la 
réponse de Jésus. (v.27-30). 

- chapitre 20 : Annonce de la Passion (v.17-19) ; la demande de la mère des fils de Zébédée 
(v. 20-28). 

 

Les 2 parties de la parabole 

v. 1-6 L’embauche. Combien de fois le Maître sort-il pour embaucher des ouvriers à sa 
vigne ? Et quel est l’accord passé à chaque fois avec les ouvriers ? Quelles 
différences remarquons-nous ? 

v. 8-15 La paie. Comment se réalise le paiement ? Que pensons-nous du dialogue entre les 
premiers embauchés et le maître de la vigne ? Comment comprenons-nous la 
réaction des premiers ouvriers ? Et la réponse du Maître ? 

 

Questions de sens 

 La même parole « sur les premiers et les derniers » encadre la parabole (19,30 et 20,16). 
Quel sens ajoute-t-elle à la parabole ? 

 Cette parabole a un sens théologique. Que nous fait elle comprendre sur Dieu ? 

 Cette parabole a un sens ecclésial. À quoi nous invite-t-elle comme ouvriers de la vigne, que 
l’on porte ou non le « poids du jour » ? Qu’est-ce qui doit marquer nos rapports entre nous ? 

  

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 79 

5 

ACTUALISATION 

 

 

Cette parabole a un sens théologal (Qui est Dieu ? Quelle est la justice du Royaume de 
Dieu ?) et un sens ecclésial (comment vivre dans la communauté ecclésiale les relations 
entre « les premiers » et « les derniers » ?). Mais elle n’est pas une détermination 
juridique des rapports de vie en société. Il importe que ce texte ne serve pas de 
justification à des injustices sociales, économiques, politiques, ce qui serait pervertir son 
sens… 

  

 

Ce texte nous invite à considérer le regard que nous portons sur nous-mêmes comme 
« chrétiens actifs, généreux ». Quel fruit attendons-nous de notre travail, de nos 
engagements dans l’Église ? Nous arrive-t-il de penser que « nous en faisons beaucoup pour 
Dieu » ?  Attendons-nous une récompense pour notre travail ou bien pensons-nous que 
l’embauche est déjà une grâce ? 

  

 La récrimination des premiers ouvriers est marquée de jalousie envers les derniers 
embauchés. Comme le dit le maître de la vigne leur « regard est mauvais ». Et nous, à 
l’intérieur de l’Église, comme ouvriers du Seigneur, existe-t-il des lieux où nous pouvons 
être tentés de jalousie ? 

  

 

« Les premiers, les derniers ». Dans notre Église, il existe des personnes de tradition 
chrétienne par leur milieu familial, leur éducation et d’autres qui démarrent un chemin 
dans l’Église : catéchumènes, néophytes, « recommençants ». D’autres encore sont sur le 
seuil. Comment nous rendre attentifs à ces personnes ? Comment être accueillants ? 

  



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 80 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : TU NOUS APPELLE À T’AIMER (T52) 

 

R/ Tu nous appelles à t’aimer 
En aimant le monde où tu nous envoies ; 
Ô Dieu fidèle, donne-nous, 
En aimant le monde, de n’aimer que toi. 
 
1 Allez par les chemins, 
Criez mon Évangile ; 
Allez, pauvres de tout, 
Partagez votre joie. 

3 Pour être mes témoins, 
Veillez dans la prière ; 
Mon Royaume est en vous, 
Il attend votre cœur. 
 
4 L’Esprit vous conduira 
Sur des routes nouvelles ; 
Allez, ne craignez pas : 
Je demeure avec vous. 

OU CHANT : SI LE PÈRE VOUS APPELLE (T154-1) 

1 – Si le Père vous appelle à aimer comme il vous aime, 
Dans le feu de son Esprit, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle à lui rendre une espérance, 
À lui dire son salut, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à peiner pour le Royaume, 
Aux travaux de la moisson, bienheureux êtes-vous ! 

Tressaillez de joie ! Tressaillez de joie ! Car vos noms sont inscrits pour toujours dans les cieux. 
Tressaillez de joie ! Tressaillez de joie ! Car vos noms sont inscrits dans le cœur de Dieu. 

3 – Si le Père vous appelle à montrer qu’il est tendresse, 
A donner le pain vivant, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle au combat pour la justice, 
Au refus d’être violents, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à l’amour de tous les hommes 
Au respect du plus petit, bienheureux êtes-vous ! 

5 - Si le Père vous appelle à montrer qu’il est tendresse, 
A donner le pain vivant, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle au combat pour la justice, 
Au refus d’être violents, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à l’amour de tous les hommes 
Au respect du plus petit, bienheureux êtes-vous ! 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Père, Tu nous appelles à travailler à Ta vigne. Que cet appel soit notre joie. Touche notre cœur afin 
que notre engagement ne soit pas source de glorification personnelle, que nous n’en tirions pas 
mérite. Donne-nous un cœur humble comme celui de ces ouvriers de la onzième heure, heureux 
d’avoir été appelés à Te servir. Donne-nous un cœur miséricordieux, bon qui fasse place à ceux qui 
ont répondu tardivement à Ton appel ou qui n’y ont pas répondu comme nous le pensons. Nous Te le 
demandons par Jésus Ton Fils, notre Seigneur qui vit et règne avec Toi dans l’unité de l’Esprit. Amen. 

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 81 

5 

VI. CLÉS DE LECTURE 

1 – PERSONNAGES ET SITUATIONS BIBLIQUES 

Les personnages de cette parabole (le Maître de la Vigne, les ouvriers qu’il embauche) sont des figures 
bibliques connues : Dieu, son peuple Israël qui est sa vigne appelée à porter du fruit, mais aussi, selon 
Mt maintenant, toute l’humanité. Sans verser dans une lecture allégorique intégrale, on peut penser 
que les « sorties » incessantes du Maître de la Vigne pour embaucher des ouvriers font allusion aux 
appels incessants de Dieu au cours de l’histoire : il ne veut laisser personne « sur le carreau » ; Dieu 
est Celui qui sans cesse « sort » pour appeler à participer à son œuvre, jusqu’à la dernière heure du 
jour. « Personne ne nous a appelés » ; mais si ! jusqu’à la dernière minute Dieu vous appelle. Quant 
aux « murmures » de la situation finale (20, 11) ils ne peuvent pas ne pas faire penser aux murmures 
d’Israël quand il ne comprend pas la conduite de Dieu à son égard. Le ministère de Jésus lui aussi 
suscite de tels murmures (Lc 5, 30 ; Jn 6, 41.43.61 ; 7, 32). 

2 - LA JUSTIFICATION DU MAÎTRE DE LA VIGNE (20, 12-15). 

Elle est habile : le contrat a été respecté envers les uns, pourquoi la générosité lui serait-elle interdite 
envers les autres ? Mais elle ne peut convaincre que si l’on dépasse le plan des relations humaines 
ordinaires. Au niveau social cette égalité de traitements est une offense, surtout quand elle s’affiche, 
pourrait-on dire, avec ostentation. Mais précisément elle est un appel à dépasser une compréhension 
de la « justice de Dieu » (« je vous donnerai ce qui est juste ») qui l’alignerait sur la conformité à un 
contrat. Le Maître souligne sa radicale liberté, à partir de ses propres biens. Mais cette liberté de 
s’en servir comme il veut ne se règle pas sur quelque caprice aveugle, elle est au service de sa bonté ; 
c’est le dernier mot de sa défense : « Je suis bon ». Et cette bonté appelle non pas la jalousie (œil 
mauvais), mais la communion. Si l’on transpose les images de la parabole au niveau des relations de 
l’alliance de Dieu avec ses fidèles (Israël, les justes…) dans le service de la Vigne (porter le fruit de 
justice et de fraternité qu’il en attend), alors les ouvriers de la première heure sont invités à 
communier à cette générosité de Dieu qui ne cesse de sortir pour « donner du travail » à ceux qui 
n’en ont pas encore eu (que ce soit ou non de leur faute) et qui leur permet ainsi de participer, à 
l’égal de tous, à la même réussite du Royaume de Dieu dans l’histoire humaine. Il n’y aura pas eu de 
laissés pour compte, et les plus « méritants » devraient être les plus reconnaissants déjà du seul fait 
d’avoir été les premiers embauchés pour un tel « travail ». L’embauche était déjà une grâce. 

3 – RELECTURE MATTHÉENNE (20, 16) 

Mt a encadré sa parabole par un « logion » erratique / une parole isolée et mobile (19, 30 et 20, 16) : 
la parole sur les premiers et les derniers, qui dit le renversement inattendu des situations dans le 
Royaume par rapport à ce qui est vécu dans l’histoire : « beaucoup de premiers seront derniers et de 
derniers seront premiers ». Cette parole de renversement est aussi utilisée ailleurs par les rédacteurs 
évangéliques : 

- Soit au sujet des disciples humiliés et précaires ici-bas à la suite de Jésus mais promis 
à siéger avec le Fils de l’Homme sur son trône de gloire (Mc 10, 31 // Mt 19, 30) ; 

- Soit au sujet de la place inversée des fils d’Israël et des gens des Nations au banquet 
du Royaume (Lc 13, 28-30). 

Ici (20, 30). Mt l’utilise pour rappeler à l’humilité tous les « ayant-droit ». Ce qui donne à la parabole 
une portée ecclésiologique au-delà de son premier sens qui était d’abord théologique : « un Dieu 
déroutant » (J. Schlosser). 

Cette lecture ecclésiale de la parabole par l’évangéliste Mt lui permet de l’inscrire dans sa séquence 
sur la vie interne de la communauté qui s’intercale entre la deuxième et la troisième annonce de la 

 



FICHE 5 – LA JUSTICE DÉROUTANTE DU ROYAUME DE DIEU 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 82 

Passion (Mt 18-20), immédiatement avant la montée à Jérusalem. Le Fils de l’Homme qui prend la 
place du dernier, comme le serviteur de tous, est la critique en personne de toute volonté de 
suprématie et de promotion personnelle des disciples, même lorsque leur renoncement héroïque leur 
fait espérer les premières places dans le Royaume comme Jésus le leur promet : les derniers dans la 
vie sociale de ce monde seront les premiers dans la vie éternelle (19, 27-30). Mais alors-même où 
Jésus leur ouvre cette perspective, il les met en garde contre toute revendication de prérogative. La 
parabole des Ouvriers de la 11ème heure est placée à cet endroit, on dirait, en contrepoint : elle met 
les disciples en garde contre l’idée qu’ils pourraient se prévaloir de la promesse de la vie éternelle 
comme d’un salaire de leur engagement, et murmurer contre le fait que le Royaume serait offert 
aussi aux tard-venus, « les derniers », à égalité avec eux, « les premiers », qui ont porté tout le poids 
du jour et de la chaleur. N’est-ce pas au contraire cette communion sans jalousie à la générosité 
divine, qui est le fruit de la Vigne de Dieu à laquelle ils ont eu l’honneur de travailler du matin 
jusqu’au soir ? 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 83 

6ÈME RENCONTRE 

 

LA PRIÈRE DE JÉSUS À GETHSÉMANI 
MATTHIEU 26, 36-47 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 84 

FIL ROUGE 

Matthieu nous a montré   Jésus parcourant la Galilée ; maintenant il est monté à Jérusalem, la ville 
du « grand roi » ; ce sera le dernier lieu où le mènera sa mission.  Une foule en liesse l’acclame, c’est 
une entrée triomphale et humble, à l’image de tous les paradoxes introduits par les Béatitudes, celui 
qu’on acclame comme un roi est monté sur un ânon : la prophétie de Zacharie 9, 9 se réalise. La foule 
des pauvres, des petits qui crient Hosanna au fils de David par la bouche des enfants, des tout-petits 
(comme dans le Psaume 8). 

La présence de Jésus dans la Ville sainte suscite des confits aigus avec les autorités suite à son action 
purificatrice sur le parvis du temple, qui indispose les grands-prêtres. La tension est devenue 
extrême, les tenants du pouvoir religieux cherchent un moyen détourné pour l’arrêter et le tuer sans 
que cela provoque trop de remous dans la foule présente pour les fêtes. Jésus a annoncé à plusieurs 
reprises ce qui l’attend, c’est lui-même qui a choisi de se rendre sur le lieu de tous les dangers, il 
entre librement dans sa passion, cela n’empêche pas l’angoisse de l’étreindre au moment de franchir 
le pas. 

Jésus a instauré la nouvelle Pâque au moment de Pessah, qui célèbre la sortie d’Égypte, la sortie de 
l’esclavage. La cène réunit les douze autour de Jésus et c’est après avoir chanté les psaumes que 
tous, sauf Judas, qui, lui, ne viendra que pour accomplir sa trahison, se rendent en bas du Mont des 
Oliviers, à Gethsémani (« pressoir à huile »). L’huile est précieuse, elle est essentielle dans la liturgie, 
elle sert à éclairer les lampes, elle porte le parfum pour les sacrifices, elle sert à oindre les prêtres 
et les rois. Tout l’évangile de Matthieu décrit Jésus comme cet oint du Seigneur attendu depuis 
toujours par le peuple juif et c’est ce Messie annoncé depuis la Genèse qui va être mis à mort. Est-il 
venu pour cela ? Nous saisissons l’angoisse et le drame de sa prière. 

Jésus s’offre en sacrifice, jusqu’à la fin il « accomplit » les Écritures. Dieu avait arrêté la main 
d’Abraham sur le mont Moriah, Dieu ne veut pas de sacrifices, c’est Lui qui se donne en donnant son 
Fils, et le Fils acquiesce à ce don dans un état d’abandon total ; mais non sans un combat spirituel 
intense qui souligne le réalisme de son humanité. Après avoir quitté Gethsémani Jésus se taira, il 
affrontera ceux qui veulent le tuer avec son seul silence. 

Pour une fois nous lirons Matthieu tout en le comparant avec Marc qui est sa source : il l’infléchit pour 
souligner certains traits de la prière et du comportement de Jésus. Luc suit Marc lui aussi à sa manière, 
avec un autre accent. À partir de ces trois regards, nous apprendrons à contempler Jésus et nous 
entendrons l’appel à veiller avec Lui. 

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 85 

6 

I. TEXTES 

 

MT 26, 36-47  MC 14, 32-42 LC 22, 39-44 
36Alors Jésus parvient avec eux à 
un domaine appelé Gethsémani 

32Et ils parviennent à un 
domaine appelé Gethsémani. 

39Et (Jésus) sortit pour se 
rendre, selon son habitude, 
au mont des Oliviers, 

et il dit aux disciples : « Asseyez-
vous là, pendant que je vais là-
bas pour prier. » 

Jésus dit à ses disciples : 
« Asseyez-vous ici, pendant que 
je vais prier. » 

et ses disciples le suivirent. 

37Et emmenant Pierre et les deux 
fils de Zébédée, et il commença 
à ressentir tristesse et angoisse. 

33Puis il emmène Pierre, Jacques 
et Jean avec lui et il commença 
à ressentir frayeur et angoisse. 

 

38Il leur dit alors : « Mon âme est 
triste à en mourir. Restez ici et 
veillez avec moi. » 

34Il leur dit : « Mon âme est 
triste à mourir. Restez ici et 
veillez. » 

40Arrivé en ce lieu, il leur 
dit : « Priez, pour ne pas 
entrer en tentation. » 

39Allant un peu plus loin, il 
tomba face contre terre en 
priant, et il disait : 

35Allant un peu plus loin, il 
tombait à terre et priait pour 
que, s’il était possible, cette 
heure s’éloigne de lui. 36Il 
disait : 

41Puis il s’écarta à la distance 
d’un jet de pierre environ. 
S’étant mis à genoux, il priait 
en disant : 

« Mon Père, s’il est possible, 
que cette coupe passe loin de 
moi ! Cependant, non pas 
comme moi, je veux, mais 
comme toi, tu (veux). » 

« Abba Père, tout est possible 
pour toi. Éloigne de moi cette 
coupe. Cependant, non pas ce 
que moi, je veux, mais ce que 
toi, tu (veux) » 

42« Père, si tu le veux, 
éloigne de moi cette coupe ; 
cependant, que soit faite 
non pas ma volonté, mais la 
tienne. » 

  43Alors, du ciel, lui apparut 
un ange qui le réconfortait. 
44Entré en agonie, Jésus 
priait avec plus d’insistance, 
et sa sueur devint comme des 
gouttes de sang qui 
tombaient sur la terre. 

40Puis il revient vers ses disciples 
et les trouve endormis ; il dit à 
Pierre : « Ainsi, vous n’avez pas 
eu la force de veiller seulement 
une heure avec moi ? 41Veillez et 
priez, pour ne pas entrer en 
tentation ; l’esprit est ardent, 
mais la chair est faible. » 

37Puis il revient et trouve les 
disciples endormis. Il dit à 
Pierre : « Simon, tu dors ! Tu 
n’as pas eu la force de veiller 
seulement une heure ? 38Veillez 
et priez, pour ne pas entrer en 
tentation ; l’esprit est ardent, 
mais la chair est faible. » 

45Puis Jésus se releva de sa 
prière et rejoignit ses 
disciples qu’il trouva 
endormis, accablés de 
tristesse. 46Il leur dit : 
« Pourquoi dormez-vous ? 
Relevez-vous et priez, pour 
ne pas entrer en 
tentation. » 

42De nouveau, la deuxième fois, 
il s’éloigna et pria ; il disait : 
« Mon Père, si cette coupe ne 
peut passer sans que je la 
boive, que ta volonté soit 
faite ! » 

39De nouveau, il s’éloigna et 
pria, en répétant les mêmes 
paroles. 

 

43Revenu près des disciples, de 
nouveau il les trouva endormis, 
car leurs yeux étaient lourds de 
sommeil. 

40Et de nouveau, il vint près des 
disciples qu’il trouva endormis, 
car leurs yeux étaient alourdis 
de sommeil. Et eux ne savaient 
que lui répondre. 

 

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 86 

44Les laissant, de nouveau il 
s’éloigna et pria pour la 
troisième fois, en répétant les 
mêmes paroles. 45Alors il revient 
vers les disciples et leur dit : 

41Une troisième fois, il revient 
et leur dit : 

 

« Allez-vous donc dormir 
maintenant et vous reposer ? 
Voici qu’elle est proche, l’heure 
où le Fils de l’homme est livré 
aux mains des pécheurs. 46Levez-
vous ! Allons ! Voici qu’il est 
proche, celui qui me livre. » 

« Désormais, vous pouvez dormir 
et vous reposer. C’est fait ; 
l’heure est venue : voici que le 
Fils de l’homme est livré aux 
mains des pécheurs. 
42Levez-vous ! Allons ! Voici qu’il 
est proche, celui qui me livre. » 

 

47Jésus parlait encore, lorsque 
Judas, l’un des Douze, arriva… 

43Jésus parlait encore quand 
Judas, l’un des Douze, arriva… 

47Il parlait encore, quand 
parut une foule de gens. Celui 
qui s’appelait Judas, l’un des 
Douze, marchait à leur tête… 

 

  



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 87 

6 

II. LEXIQUE 

ABBA Vocatif araméen disant une relation intime ; Mc 14, 36 le traduit en grec 
« Père »; son usage semble bien avoir été caractéristique du sentiment filial de 
Jésus envers Dieu, qu’il considère comme son Père en un sens fort, unique. 
Jusqu’à présent il n’est pas attesté dans les textes de la piété juive 
contemporaine ; mais on trouve l’hébreu « Père » ou « mon Père » (abî). Ce n’est 
pas très différent, mais il y a une note d’intimité plus forte dans « abba ». On 
retrouve ce terme dans la prière chrétienne (Ga 4, 6 ; Rm 8, 15) comme 
participation à la prière filiale de Jésus grâce à l’Esprit. 

COUPE Elle peut être un symbole positif : le Seigneur est mon partage et ma coupe (Ps 
16, 5), ou négatif (on parle souvent dans l’AT de la coupe de la colère que Dieu 
verse aux nations païennes pour les faire chavirer). Jésus utilise l’image de la 
coupe pour demander à Jacques et Jean s’ils sont prêts à boire la coupe qu’il 
doit boire, à être baptisés du baptême dont il doit être baptisé : allusion 
évidente à sa Passion (Mc 10, 38 // Mt 20, 22), sans qu’il s’agisse pour lui de 
subir « la colère de Dieu ». À la dernière cène il présente aux disciples la coupe 
d’action de grâces qui termine son repas pascal, pour dire à la fois la (nouvelle) 
alliance (1 Co 11, 25 // Lc 22, 20 ; Mc 14, 23 // Mt 26, 27) et la passion (« en 
mon sang ») qui en sera le chemin. 

ÉPREUVE, 
TENTATION, 
NE PAS ENTRER 
EN TENTATION 

En grec le mot « peirasmos » peut se traduire tantôt par « épreuve » (« vous avez 
été avec moi dans mes épreuves », Lc 22, 28), tantôt par « tentation » (« ayant 
achevé toute tentation, le Diable s’éloigna de lui », Lc 4, 13) ; l’épreuve peut 
devenir tentation si elle ne rencontre pas une résistance spirituelle suffisamment 
forte chez le fidèle. Dans le Notre Père, nous demandons littéralement « ne nous 
conduis pas dans le peirasmos », soit au sens que Dieu nous épargne l’épreuve, 
qui serait dangereuse pour nous, soit qu’il nous donne de ne pas entrer dans le 
jeu de la tentation, « fais que nous ne succombions pas à la tentation ». Ici, dans 
la prière de Gethsémani, Jésus invite les disciples à se tenir éveillés dans la 
prière pour « ne pas entrer en tentation », pour que l’épreuve dans laquelle ils 
vont être engagés ne tourne pas en tentation à laquelle ils céderaient. 

HEURE Ce terme de l’Heure occupe une place de choix dans le récit du 4ème évangile ; 
elle désigne le moment décisif de l’élévation sur la croix, commencement de 
l’élévation en gloire parce qu’elle révèle l’amour porté à son extrême limite. 
C’est l’Heure du passage de Jésus de ce monde au Père (Lire Jn 13, 1). Elle n’a 
pas encore chez Mc et Mt toute cette richesse théologique ; elle vise directement 
l’heure de la Passion. 

FILS DE 
L’HOMME 

À l’origine « un fils d’homme » désigne seulement un humain ; mais avec le 
double article défini : « le Fils de l’Homme », l’expression désigne, dans les 
apocalypses juives, cet homme unique, l’Homme céleste, qui est le Messie, qui 
n’est plus d’ici-bas, mais qui vient d’auprès de Dieu. C’est le titre préféré de 
Jésus pour parler de lui-même avec un certain mystère, « l’homme que je suis », 
soit pour se désigner quand il viendra à la fin des temps pour le jugement, soit 
pour se désigner comme déjà là, dans l’humilité et la pauvreté « il n’ a pas où 
reposer la tête », avec cependant le pouvoir de pardonner les péchés ; paradoxe, 
l’Homme céleste, messianique, dont il assumera pleinement la figure en sa 
Venue eschatologique, sera d’abord le crucifié. 

PÉCHEURS Terme courant dans le judaïsme pour désigner les impies, qu’ils soient d’entre 
les nations (« nous ne sommes pas de ces pécheurs de nations », Ga 2, 15) ou 
d’entre Israël (ceux qui se moquent de la foi et de la loi). Contraste violent : « le 
Fils de l’Homme (saint, céleste) sera livré aux mains des hommes », « aux mains 
des pécheurs » ; Dieu peut-il laisser faire cela ? 

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 88 

III. POUR LIRE 

« Et il advint, quand Jésus eut achevé tous ces discours qu’il dit à ses disciples : "La 
Pâque, vous le savez, tombe dans deux jours, et le Fils de l’Homme va être livré pour 
être crucifié" » (26, 1-2). C’est ainsi que Mt introduit le récit de la Passion et de la Résurrection (26-
28) où s’accomplira l’avènement du Royaume de Dieu que Jésus n’a cessé d’annoncer et d’inaugurer, 
en actes et en paroles, en son ministère public (4-25). 

PRÉLUDE 

Ce grand récit final (26-28)49 comporte un prélude (26, 1-46) qui souligne l’engagement personnel de 
Jésus en sa Passion : il n’est pas emporté par l’événement sans y avoir consenti, sans l’avoir prévu et 
annoncé, sans avoir appelé ses disciples à s’y préparer, à le soutenir, à y communier ; mais en fait ils 
n’y parviendront qu’après sa résurrection. Le récit de ce prélude insiste donc à la fois sur 
l’engagement personnel de Jésus (visée christologique) et sur l’appel des disciples à veiller et prier 
avec lui (visée ecclésiologique). 

Énumérons les étapes de ce prélude : 

1 – un premier repas de Jésus à Béthanie (26, 6-13), encadré par le complot des Grands-Prêtres et 
des Anciens (26, 3-5) et la proposition que leur fait Judas, « l’un des Douze », de le livrer (26, 14-15). 
Au cours de ce repas une femme répand un parfum précieux sur la tête de Jésus, qui l’interprète 
comme un symbole de l’onction de sa sépulture ; mais ainsi il annonce sa victoire sur la mort en disant 
de cet épisode qu’il sera annoncé dans le monde entier (26, 13). 

2 - un second repas, à Jérusalem, celui de la Pâque, celui de la dernière Cène (26, 26-29), encadré, 
cette fois, par l’annonce de la trahison de Judas (« l’un de vous me livrera » 26, 21), et par l’annonce, 
sur le chemin du mont des Oliviers, de la défection de tous les disciples, en dépit de la protestation 
de Pierre : « Vous tous, vous allez succomber à cause de moi cette nuit-même » (26, 31). Jésus est 
totalement lucide sur la trahison et sur la solitude dans laquelle il sera laissé par ses plus proches 
amis. Mais lui qui va être livré par Judas, se livre en personne sous l’action symbolique du pain et de 
la coupe qu’il leur partage. 

3 – le départ vers le mont des Oliviers aboutit au jardin de Gethsémani (« pressoir à huile ») où Jésus 
se livre à la prière en essayant en vain d’y associer ses trois plus intimes. Le climat est lourd, bien 
différent du climat d’action de grâces de la dernière Cène (26, 30) ; Jésus éprouve une angoisse 
intense à l’approche de sa mort ; mais à la fin il se relève et appelle encore et encore, jusqu’au bout, 
les disciples à se joindre à lui, quand Judas approche pour « livrer le Fils de l’Homme aux mains des 
pécheurs » : « Levez-vous ! Allons ! Voici tout proche celui qui me livre » (26, 46). Le contraste entre 
la Cène et Gethsémani révèle la profonde humanité de celui qui, en même temps, ne cesse de 
manifester sa liberté de Fils, tout en éprouvant les affres de la crucifixion qui l’attend, dans la plus 
complète solitude : « Alors les disciples l’abandonnèrent tous et prirent la fuite » (26,58). 

C’est au récit de Gethsémani que nous allons consacrer notre lecture et notre partage. Nous 
commenterons la version de Matthieu, en la comparant à celle de Marc qu’il réécrit, et à celle de Luc 
qui est originale.  

 
49 On a de fortes raisons de penser qu’une première forme du récit de la Passion (récit très unifié par rapport 
aux courts épisodes intégrés dans le grand récit du ministère public) commençait par le récit de l’arrestation au 
jardin des Oliviers comme le suppose la tradition johannique (Jn 18, 1). Mais dans la tradition synoptique comme 
dans la tradition johannique, sous des formes et avec des mises en scène différentes, un prélude a été ajouté 
pour mettre en valeur le sens que Jésus avait donné à sa Passion et la liberté entière avec laquelle il s’y était 
engagé. X. LEON-DUFOUR parlait de « la Passion de Jésus dans le secret ». 

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 89 

6 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

 

Mt 26 

v. 36-38 Jésus part avec tous ses disciples. Puis il emmène avec lui Pierre Jacques et Jean 
et leur partage ce qu’il ressent. À quelle occasion Jésus a-t-il déjà pris avec lui 
ces 3 apôtres ? Comment comprenons-nous cette attitude de Jésus à ce moment-
là ? Quelle est la demande de Jésus à ses apôtres ? 

v. 39.42 L’évangéliste nous partage le contenu de la prière de Jésus à son Père. Cette 
prière de Jésus comprend 2 dimensions : une relative à la coupe, une relative à 
la volonté du Père. Comment comprenons-nous ces 2 dimensions ? (Cf. LEXIQUE : 
« coupe » ; CLÉS DE LECTURE : l’enjeu). 

v. 40-41.43 Mt comme Mc et Lc montre les disciples endormis. Comment percevons-nous le 
contraste entre la demande de Jésus aux v. 38 et 40 de « veiller avec » lui ? Et 
comment comprenons-nous le v.41 sur l’appel à la vigilance, la prière contre la 
tentation et l’opposition entre la chair faible et l’esprit ardent ? 

v. 45-46 Que nous inspire l’insistance sur le verbe « livrer » : Jésus « livré aux mains des 
pécheurs », « voici… celui qui me livre » ? 

ACTUALISATION 

 

 

Il est bien question dans la prière de Jésus de sa volonté et de la volonté du Père. Et sa 
prière tend bien à entrer dans la volonté de Dieu. Nous touchons là une question difficile. 
Comment comprendre « la volonté de Dieu », faire « la volonté de Dieu » ? Nous percevons 
bien que notre foi chrétienne ne s’accorde pas avec une fatalité, un déterminisme où 
« tout est écrit de toute éternité » et où il n’est plus de place pour notre liberté. En 
même temps nous reconnaissons aussi que nos volontés, nos désirs ne sont pas pleinement 
accordés au dessein de Dieu (péché)… Que nous suggèrent ces réflexions ? Et comment 
pouvons-nous entrer dans un chemin de communion avec le dessein d’amour de Dieu pour 
chacun/e et pour tous/tes ? 

  

 
Au moment de la Passion, les disciples ne sont pas présentés sous un beau jour… Au temps 
de l’épreuve, ils font défection. Ils ne répondent pas à l’appel du Christ leur demandant 
d’être avec lui. Et nous, qu’en est-il pour nous ? À quoi nous sentons-nous invités ? 

  

 
Jésus s’enfonce seul vers l’épreuve de la mort. Il a pourtant lancé un vibrant appel à ses 
proches : « restez… veillez avec moi ». Notre société exacerbe fortement l’individualisme. 
Comment pouvons-nous garder le souci des autres, surtout lorsqu’ils sont dans l’épreuve ? 

  

 

Dans la Passion nous sommes confrontés à l’impuissance de Jésus et à l’hostilité subie du 
fait de ses engagements. Et nous nous pouvons connaître des engagements, des actions 
pour la justice, la solidarité qui comportent toujours quelque chose de gratifiant… Quand 
nous sommes confrontés à notre impuissance, à l’hostilité d’autrui, comment faisons-nous 
recours à Dieu ? En quoi et comment la prière peut-elle nous aider ? 

 

  

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 90 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : POUR INVENTER D’AUTRES ESPACES (H123-1) 

 

1. Pour inventer d’autres espaces 
Où se relèveront les corps 
Il étendit les bras ; 
Tout homme est libéré 
Le mur s’est écroulé 
Où l’on avait gravé 
Que Dieu est mort. 
Pourquoi vous désoler encor ? 
Depuis le jour du sang versé 
Vous savez bien que tout est grâce. 

2. Pour vous tenir hors des impasses 
Et vous guider aux lieux déserts, 
Il étendit les bras : 
Les flots se sont dressés, 
Son peuple a traversé 
Au merveilleux sentier 
Qu’il a ouvert. 
Pourquoi ne pas franchir la mer ? 
Depuis le jour du sang versé 
Vous savez bien que tout est grâce. 

3. Pour embrasser toutes les races 
Dans sa bénédiction de feu, 
Il étendit les bras : 
Le monde est attiré 
Au centre du foyer 
Où l’on peut voir brûler 
Le cœur de Dieu. 
Pourquoi ne pas lever les yeux ? 
Depuis le jour du sang versé 
Vous savez bien que tout est grâce. 
 
4. Pour vous garder près de sa face 
Et vous transfigurer d’Esprit 
Il étendit les bras : 
Le voile est déchiré, 
Le livre descellé, 
Qui retenaient caché 
Le Dieu de vie. 
Pourquoi ne pas courir à lui ? 
Depuis le jour du sang versé 
Vous savez bien que tout est grâce. 

OU CHANT : ÉCOUTE LA VOIX DU SEIGNEUR (A548) 

1. Écoute la voix du Seigneur, prête l’oreille de ton cœur. 
Qui que tu sois, ton Dieu t’appelle, qui que tu sois Il est Ton Père. 

Toi qui aimes la vie, ô toi qui veux le bonheur, 
réponds en fidèle ouvrier de sa très douce volonté, 
réponds en fidèle ouvrier de l’Évangile et de sa paix 

3. Écoute la voix du Seigneur, prête l’oreille de ton cœur. 
Tu entendras crier les pauvres. Tu e-tendras gémir ce monde. 

4. Écoute la voix du Seigneur, prête l’oreille de ton cœur. 
Qui que tu sois, fais-toi violence. Qui que tu sois rejoint ton frère. 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Père Très Bon, Toi qui n’as pas épargné à Ton propre Fils le passage par l’épreuve, le don de sa vie, 
viens au secours de notre faiblesse. Donne-nous part à l’Esprit pour pouvoir entrer dans Ton dessein 
d’amour, en tout ce que nous avons à vivre, aussi dur que soit parfois le chemin. Comme Jésus, donne-
nous de vivre notre condition humaine dans la fidélité à ce que Tu veux pour nous. Amen. 

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 91 

6 

VI. CLÉS DE LECTURE 

1 – LES LIEUX ET MOUVEMENTS : DISTANCE ET PROXIMITÉ 

 

Que Jésus prenne de la distance par rapport à son environnement pour se livrer à la prière est une 
pratique qui lui est familière au cours de son ministère public (Mc 1, 35 ; Mc 6, 46 ; Mt 14, 25 ; Lc 5, 
16 ; Lc 6, 12 ; Lc 9, 18.28.29 ; Lc 11, 1). Selon Lc 22, 39, c’est son habitude de se rendre au mont des 
Oliviers pour y trouver le calme favorable à la prière. Ce soir il s’y rend, et même là il s’éloigne 
encore par deux fois, d’abord du groupe entier des disciples, puis une deuxième fois des trois plus 
intimes (Pierre et les deux fils de Zébédée, Jacques et Jean). « Asseyez-vous là ici pendant que je 
vais là-bas pour prier ». « Ici / là- bas » (26, 36) : ce propos fait allusion pour les familiers de l’Écriture 
à la consigne que donne Abraham à ses serviteurs au moment de l’épreuve que sera le sacrifice d’Isaac 
(Gen 22, 5). 

Mais s’il s’éloigne, il revient aussi vers eux, et Mt insiste sur la communion de veille et de prière avec 
lui qu’il recherche : c’est « avec eux » qu’il est venu à Gethsémani (26, 36). Il dit clairement aux trois 
plus proches : « restez ici et veillez avec moi » (26, 38). C’est un trait marquant de ce récit, où Jésus 
est à la fois de plus en plus seul et où pourtant il ne cesse de solliciter la présence des siens. Le récit 
est construit, très nettement en Mt, sur un triple aller-retour (26, 42.44), interrompu seulement par 
l’arrivée de Judas (26, 46-47 : finalement c’est lui qui sera proche). Besoin intense de communion 
humaine ? Plus encore appel à la communauté ecclésiale de se joindre au Christ dans sa veillée et sa 
prière face à l’enjeu de la crise eschatologique déclenchée par sa Passion (cf. Pascal : « Jésus sera 
en agonie jusqu’à la fin du monde : il ne faut pas dormir pendant ce temps-là. » Pensées, fragment 
749, « le mystère de Jésus »). 

2 – L’ENJEU 

Dans ses appels à veiller qu’il répète aux disciples l’enjeu est celui de ne pas se laisser prendre au 
piège de la tentation, litt. en grec le « peirasmos » : l’épreuve, l’événement ou la situation qui met 
à l’épreuve la foi et la fidélité au dessein de Dieu. Il ne s’agit pas seulement de quelque tentation 
ordinaire dans un moment de faiblesse morale, mais de la grande épreuve eschatologique où 
s’affrontera le peuple saint de Dieu avec les forces du Mal lors de l’avènement du Royaume de Dieu. 
C’est ce moment qui est proche : « l’Heure où le Fils de l’Homme est livré aux mains des pécheurs » 
(26, 45). De quel côté allez-vous vous trouver ? Jésus, lui, a choisi au terme d’une prière éprouvante. 
Les disciples sont-ils prêts eux aussi ? « Levez-vous ! Allons ». Jusqu’au dernier moment Jésus les 
appelle à se joindre à lui face à l’épreuve décisive. 

Si l’enjeu est, pour les disciples, de ne pas se laisser prendre au piège de la tentation, qui 
transformerait l’épreuve en déroute de leur foi en Jésus, il est, pour Jésus, de rester bien accordé au 
dessein de Dieu : ce qu’il désigne comme « faire sa volonté » ; « non pas ce que je veux, moi, mais 
ce que tu veux, toi ». La démarche finale de Jésus, malgré l’épreuve terrible que représente sa 
passion imminente, s’inscrit dans une acceptation mutuelle : 

- d’une part, Dieu prend le risque, dans sa patience (au terme d’une longue série d’envoi des 
prophètes, Mt 21, 33-46), d’envoyer son propre Fils à son peuple en l’exposant au rejet et à la mort ; 
il accepte ce risque et il ne fera pas de miracle pour qu’il y échappe, quitte à en triompher seulement 
après, par la résurrection… 

- d’autre part ce Fils, Jésus, accepte la mission ainsi reçue, dans ces circonstances et pour honorer 
le « jusqu’au bout » de la patience de son Père ; et cela non sans avoir à triompher des résistances 
qu’il rencontre en sa propre humanité pour emprunter un tel chemin. Ce n’est pas pour rien qu’un 
concile christologique s’est référé à la prière de Gethsémani pour reconnaître en Jésus aussi bien une 
authentique volonté humaine qu’une volonté divine. L’une cherche à s’accorder à l’autre. Le Père 

 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 92 

accepte que le Fils soit exposé ; mais il ne le fait pas sans que le Fils lui-même accepte d’être ainsi 
exposé, en communiant à la patience de son Père. Jésus est l’Isaac de Dieu (« et tous deux marchaient 
uniment ensemble » (Gen 22, 8 ; cf. la lecture juive de l’Aqedah). 

3 - LES FIGURES 

 

Jésus 
 

a) l’angoisse 

La figure centrale du récit est évidemment Jésus. Pour la première fois dans le récit de Mt (si l’on 
excepte la prière de louange de Mt 11, 25), on nous dit le contenu de sa prière la plus intime et ce 
qui la motive. À savoir une tristesse à en mourir (37) ; Jésus en fait la confidence, ce qui est unique : 
« il commença à ressentir tristesse et angoisse » (26, 37). Mt a quelque peu adouci le verbe très fort 
de Mc 14, 33 : être saisi d’effroi, ce qui indique un profond désarroi, exprimé physiquement devant 
un événement terrifiant : un frisson d’horreur50. Le signe en est, dans Mc, qu’« il tombait à terre » 
(Mc 14, 35, imparfait de répétition) ; Mt a relevé l’expression dans un sens cultuel, traditionnel, celui 
de l’adoration : « il tomba face contre terre » (26, 39). 

Le motif de cette angoisse est « la coupe » dont il demande qu’elle s’éloigne. L’image de la coupe 
est bien connue dans l’Écriture pour désigner soit la joie, soit la colère de Dieu qui enivre de 
souffrances et d’humiliations. Jésus sait qu’il devra « boire la coupe » au sens des souffrances et de 
la mort sur la croix. Et c’est au sujet de cette même coupe, en présence de ces mêmes disciples qui 
sont là, à Gethsémani, les fils de Zébédée, qu’il avait posé la question : êtes-vous prêts à « boire la 
coupe que je vais boire », et ils avaient répondu inconsciemment « nous le pouvons » « (Mt 20, 22). 
Maintenant il prie son Père de l’écarter de lui ! On mesure la distance d’avec les moments antérieurs 
où Jésus annonçait sa Passion en toute sérénité 

b) la prière 

Le contenu de la prière est formulé explicitement deux fois, en style direct, dans le récit de Mt (39 
et 42)51. Elle s’adresse à Dieu désigné par Jésus comme son Père de manière particulièrement / 
personnellement / intime. Mc 14, 36 l’a exprimé à l’aide de la formulation de la prière chrétienne 
utilisée dans les communautés de langue grecque (Ga 4 ; Rm 8) : elles gardaient le mot araméen 
hérité de la prière de Jésus (Abba) et lui adjoignaient sa traduction grecque (Père), ce que fait Mc 
(14,36). Mt n’a gardé que la traduction grecque. À Gethsémani Jésus a prié en araméen, dans cette 
invocation « Abba » inhabituelle telle quelle dans la piété juive, mais révélatrice de la conscience 
filiale qui lui était propre. C’est au moment de la plus intense angoisse devant sa mort sur la croix 
qu’il en appelle à Dieu qui reste bien pour lui « Abba ». 

Le premier mouvement de la prière : « éloigne de moi cette coupe » est très direct en Mc (14, 36), 
après l’affirmation : « tout est possible pour toi ». Il est plus respectueux dans la formulation de Mt 
26, 39 : « s’il est possible ». Il devient encore plus atténué dans la répétition de la prière en Mt 26, 
42 : « si cette coupe ne peut passer sans que je la boive », comme si Jésus progressait dans 
l’acceptation, mais dans les deux cas le mot final est celui de la remise totale de soi à la volonté du 
Père : ce que tu veux (Mc), comme toi tu veux (Mt) ; finalement en reprenant la formulation même 
de la prière qu’il a enseignée lui-même à ses disciples : « que ta volonté soit faite » (Mt 26, 42 ; cf. 

 
50 R.-E. BROWN, La mort du Messie, p 192. 
51 Deux fois aussi en Mc : mais une première fois au style indirect pour que cette heure s’éloigne de lui (14, 35a), 
une deuxième fois au style direct « éloigne de moi cette coupe » (14, 36). « L’heure » et « la coupe » désignent 
la même réalité. Lc 22, 42 n’a qu’une seule demande // à Mc 14, 36. 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 93 

6 

Lc 22, 41 ; « non pas ma volonté mais la tienne ») ; Jésus devient à Gethsémani le parfait disciple du 
Père. 

La figure de Jésus en ce récit est un haut-lieu de la christologie. A l’instant-même où il sait 
qu’il est le Fils bien-aimé du Père il est cependant envahi par la réaction bien humaine de 
l’effroi devant la souffrance et l’échec de la croix. « Le ton est très différent des annonces 
de la Passion, où Jésus semble acquiescer sans la moindre réserve au sort qui l’attend. Ici au 
contraire, il livre un ultime combat, dans lequel il n’a pas le comportement des héros antiques 
prêts à sacrifier leur vie pour une cause noble. Jésus est un homme confronté à la perspective 
de sa mort, une perspective qu’il souhaite, de toutes ses forces, éviter »52. Faut-il atténuer 
ce partage de notre humanité et le détourner au sens d’une tristesse du péché du monde ? 
Des spirituels l’ont fait, mais sont-ils assez fidèles au réalisme humain de cette figure de 
Jésus ? 

À la fin Jésus est debout et veut mettre debout ses disciples pour affronter la troupe qui vient l’arrêter. 
C’est dans la prière d’obéissance filiale qu’il en a trouvé la force 

Les disciples 

Si le récit est à dominante christologique, il n’en garde pas moins une note insistante d’exhortation 
en direction des communautés chrétiennes (Mc13, 33-37 et //). « Veillez et priez », vigilance 
entretenue par la prière, Luc en a fait l’encadrement de son récit : « priez pour ne pas entrer en 
tentation » (22, 39.46). Jésus en est le modèle et il en reçoit le réconfort par l’apparition de l’ange 
au plus intense de son « agonie », c’est-à-dire de son combat ; Luc a fait ainsi de Jésus, dans son récit 
du mont des Oliviers, le modèle des martyrs chrétiens. 

Dans la tradition Mc-Mt les disciples ne font pas belle figure. Eux qui avaient protesté si 
vigoureusement que jamais ils ne l’abandonneraient n’ont pas été capables de veiller une heure avec 
lui. Devant un tel contraste de comportement et devant le risque à venir, Jésus leur dit de manière 
proverbiale : « l’esprit est ardent mais la chair est faible » (Mt 26, 42 ; Mc 14, 38). Le reproche en 
est fait à tous à travers Pierre en passant du singulier (« Simon, tu dors » ; Pierre en Mc 14, 37 est 
bien toujours « Simon » !) au pluriel « veillez » (Mc 14, 17-30 // Mt 26, 41). Lc excuse les disciples 
endormis par la tristesse dont ils sont accablés (22, 46). En Mc-Mt leur « sommeil » n’a pas d’excuse, 
mais comme à la Transfiguration, où les trois mêmes sont au premier plan, ils sont complètement 
dépassés : « Et eux ne savaient que lui répondre » (Mc 14, 40, cf. 9, 6). 

POUR ALLER PLUS LOIN 

L’ange et la sueur de sang (Lc 22, 43-44)53 

La nouveauté, « le bien propre » de Luc, est la scène de l’ange qui vient réconforter Jésus et le 
fortifier. La passion de Jésus est calquée sur les récits des martyrs d’Israël et des premiers martyrs 
chrétiens : eux aussi sont assistés par des visions célestes ou angéliques dans leur combat pour Dieu 
et pour la foi54. Le récit de Luc présente Jésus comme le modèle des martyrs. Dieu ne le dispensera 
pas de la coupe, mais il le fortifie pour affronter sa passion. Il ne convient pas de parler d’agonie, ce 
n’est pas le sens du mot grec « agônia » ; mais de lutte ; ce mot signifie d’abord le combat du stade, 

 
52 E . CUVILLIER, L’évangile de Marc, Labor et Fides, 2002, p. 285. 
53 Ces versets sont absents de certains manuscrits importants ; pourtant la critique textuelle est portée à les 
maintenir comme faisant bien partie du texte originel de Luc. L'omission peut s''expliquer par les débats 
christologiques postérieurs sur la divinité de Jésus. 
54 Daniel 3, 95 ; 3 Maccabées 6, 18 ; Ac 6, 15. Le service des anges que Lc n'avait pas mentionné lors de la 
tentation au désert (Lc 4, 13 comparé avec Mc 1, 13, Mt 4, 11) se trouve transposé à cette ultime tentation au 
jardin des Oliviers pour laquelle Satan devait revenir (Lc 4, 13). 



FICHE 6 – LA PRIÈRE DE JÉSUS A GETHSÉMANI 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 94 

puis la tension, l’angoisse, qui s’empare de l’athlète au moment où il va s’y engager. C’est ce donné 
culturel qui permet de comprendre l’image du Jésus de Luc ici : n’est-il pas le pionnier du combat de 
la foi ?55 On comprend alors que l’intervention de l’ange soit suivie de la mention de cette angoisse à 
en suer « comme du sang » (sueur si abondante qu’elle ressemble à du sang qui dégouline à terre56). 
On peut retrouver ici, mais avec une autre nuance, « l’angoisse » dont Jésus parlait au début du récit 
de Mc ; ce n’est plus la peur, mais la tension avec laquelle il engage le combat. Jésus comprend que 
le secours de l’ange signifie qu’il ne sera pas dispensé du combat, mais au contraire qu’il devra 
l’affronter avec toute son énergie ; la réponse du Père à sa prière, n’est pas de l’en dispenser, mais 
de le fortifier ; c’est pourquoi il continue de prier plus instamment, afin de pouvoir éviter pour lui-
même, ce qu’il demandait aux disciples : ne pas succomber à l’épreuve, qu’elle ne tourne pas à la 
tentation. Effectivement quand Jésus se relève de sa prière, il invite ses disciples à se lever eux aussi 
et à prier pour ne pas entrer en tentation (22, 46).

 
55 Combat dont parlera He 12, 1-2 : « courons avec persévérance l’épreuve qui nous est proposée, les yeux fixés 
sur Jésus, qui est le pionnier de notre foi et qui la porte à son accomplissement. Au lieu de la joie qui lui était 
proposée, il a enduré la croix, méprisant la honte, et il s'est assis à la droite du trône de Dieu ». 
56 Ce genre de comparaison avec « comme » est attesté en d'autres cas « des langues comme de feu », Ac 2, 3 ; 
voir aussi Lc 15, 12 ; 22, 41). 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 95 

7ÈME RENCONTRE 

 

ENVOYÉS ! 
MATTHIEU 28 

 

 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 96 

FIL ROUGE 

Jésus est mort. 

Le premier credo « Vraiment, celui-ci était Fils de Dieu » sort de la bouche d’un centurion et de 
gardes au pied de la croix, des étrangers, des païens, des gens probablement un peu frustes, pas des 
intellectuels. 

Des femmes sont présentes aussi, nombreuses, qui avaient suivi Jésus depuis le début et qui le 
servaient, elles « regardent à distance », elles ont les yeux ouverts contrairement aux disciples sur le 
mont des oliviers. Au chapitre onze Jésus avait dit « Je te loue, Père, Seigneur du ciel et de la terre, 
d’avoir caché cela aux sages et aux intelligents et de l’avoir révélé aux tout-petits ». 

Deux femmes vont rester à observer la mise au tombeau, assises en face du sépulcre. Au 
commencement du premier jour de la semaine, ces deux mêmes femmes vont revenir, toujours pour 
« voir » le sépulcre (il n’est pas question dans cet évangile d’aromates ou d’un quelconque rite 
funéraire). Ce qu’elles voient c’est l’ange du Seigneur, et puis Jésus lui-même. Il faut vite quitter le 
tombeau, le lieu de mort, pour aller annoncer la bonne nouvelle et elles courent ! 

À la fois l’ange et Jésus les envoient en mission auprès des disciples et nous voilà à nouveau sur la 
montagne en Galilée, peut-être est-ce celle des Béatitudes, aucune précision n’est donnée. 

D’une certaine façon l’évangile se clôt sur lui-même, mais ce n’est pas un cercle qui se referme, ce 
n’est pas un recommencement, c’est un nouveau départ. Il n’y a pas d’ascension chez Matthieu, tout 
commence et se termine en Galilée le pays des nations, le Royaume commence ici. 

Au moment de la mort de Jésus le voile du temple s’était déchiré en deux du haut en bas, c’est la fin 
de l’enfermement de Dieu dans son sanctuaire. Au moment de la cène Jésus avait partagé le pain et 
le vin en en prononçant les paroles qui seront celles du partage de l’eucharistie. L’envoi en mission 
final se fait avec les paroles du baptême. Parmi les onze sur la montagne en Galilée   quelques-uns 
ont des doutes et Jésus se rapproche d’eux pour les rassurer, chez Matthieu les mouvements expriment 
aussi une idée… 

Les derniers mots de l’évangile sont JE SUIS avec vous jusqu’à la fin des temps, Emmanuel, Dieu est 
avec nous, la promesse des Écritures s’est réalisée. 

 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 97 

7 

I. TEXTE 

CHAPITRE 28 

1Après le sabbat, à l’heure où commençait à poindre le premier jour de la semaine, Marie 

Madeleine et l’autre Marie vinrent pour regarder le sépulcre. 2Et voilà qu’il y eut un grand 

tremblement de terre* ; l’ange du Seigneur descendit du ciel, vint rouler la pierre et s’assit 

dessus. 3Il avait l’aspect de l’éclair, et son vêtement était blanc comme neige. 4Les gardes, 

dans la crainte* qu’ils éprouvèrent, se mirent à trembler et devinrent comme morts. 5L’ange 

prit la parole et dit aux femmes : « Vous, soyez sans crainte ! Je sais que vous cherchez Jésus 

le Crucifié. 6Il n’est pas ici, car il est ressuscité, comme il l’avait dit. Venez voir l’endroit où 

il reposait. 7Puis, vite, allez dire à ses disciples : "Il est ressuscité d’entre les morts, et voici 

qu’il vous précède en Galilée* ; là, vous le verrez." Voilà ce que j’avais à vous dire. » 8Vite, 

elles quittèrent le tombeau, remplies à la fois de crainte et d’une grande joie, et elles 

coururent porter la nouvelle à ses disciples. 9Et voici que Jésus vint à leur rencontre et leur 

dit : « Je vous salue. » Elles s’approchèrent, lui saisirent les pieds et se prosternèrent devant 

lui. 10Alors Jésus leur dit : « Soyez sans crainte, allez annoncer à mes frères qu’ils doivent se 

rendre en Galilée : c’est là qu’ils me verront. » 

11Tandis qu’elles étaient en chemin, quelques-uns des gardes allèrent en ville annoncer aux 

grands prêtres tout ce qui s’était passé. 12Ceux-ci, après s’être réunis avec les anciens et 

avoir tenu conseil, donnèrent aux soldats une forte somme 13en disant : « Voici ce que vous 

direz : "Ses disciples sont venus voler le corps, la nuit pendant que nous dormions. " 14Et si 

tout cela vient aux oreilles du gouverneur, nous lui expliquerons la chose, et nous vous 

éviterons tout ennui. » 15Les soldats prirent l’argent et suivirent les instructions. Et cette 

explication s’est propagée chez les Juifs jusqu’à aujourd’hui. 

16Les onze disciples s’en allèrent en Galilée, à la montagne où Jésus leur avait ordonné de 

se rendre. 17Quand ils le virent, ils se prosternèrent, mais certains eurent des doutes. 18Jésus 

s’approcha d’eux et leur adressa ces paroles : « Tout pouvoir m’a été donné au ciel et sur la 

terre. 19Allez ! De toutes les nations faites des disciples : baptisez-les au nom du Père, et du 

Fils, et du Saint-Esprit, 20apprenez-leur à observer tout ce que je vous ai commandé. Et moi, 

je suis avec vous tous les jours jusqu’à la fin du monde*. » 

  

 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 98 

II. LEXIQUE 

  

TREMBLEMENT 
DE TERRE 

Déjà au chapitre précédent (27, 51) la terre a tremblé au moment de la mort de 
Jésus. Empruntant au langage des apocalypses juives, Matthieu utilise le signe 
du séisme pour annoncer l’intervention de Dieu. 

CRAINTE Ce terme qui revient souvent dans la Bible peut prendre le sens d’adoration 
pleine de respect, d’effroi sacré, ou simplement de peur humaine. 

GALILÉE Territoire du nord de la Palestine, la Galilée est le lieu initial de la prédication 
de Jésus (appelé « le galiléen » en 26, 69). C’est une région caractérisée par la 
diversité de sa population depuis la chute du Royaume d’Israël et la migration 
des peuples conquis par l’Assyrie. Cette situation lui vaut le surnom de « Galilée 
des nations » (4, 15). À l’opposé de Jérusalem qui symbolise le cœur de la nation 
juive, la Galilée symbolise l’ouverture à l’universalité de la mission de l’Église. 
(Voir CLÉS DE LECTURE) 

FIN DU MONDE Ou « fin des temps » selon les traductions. Temps de l’eschatologie, du 
jugement. 

 

III. POUR LIRE 

Jésus est mort. Joseph d’Arimathie a déposé son corps dans un tombeau et roulé la pierre 
qui en condamnait l’entrée, sous l’œil de Marie Madeleine et de Marie, la mère de 
Jacques et de Joseph. Les chefs des juifs ont scellé la pierre et posté des gardes devant le tombeau. 
L’histoire aurait pu s’arrêter là, à la fin du chapitre 27. Les actes et les paroles de Jésus auraient pu 
sombrer dans l’oubli, après l’échec de sa prédication et la dispersion de ses disciples. Mais un dernier 
chapitre, ce chapitre 28, vient tout faire basculer. En quelques versets, il témoigne de la victoire de 
Jésus, du rassemblement de ses disciples et d’un élan missionnaire qui les porte vers l’universel. Ce 
final de l’évangile ouvre sur une nouvelle histoire, celle de l’Église. 

PLAN DU CHAPITRE 

Ce chapitre peut être divisé en 3 grandes scènes, occupant chacune un lieu, un décor et des acteurs 
différents : 

1. Marie Madeleine et l’autre Marie au tombeau (1-10) 

« A l’heure où commençait à poindre le premier jour de la semaine », 2 femmes viennent voir le 
tombeau. Cette expression peut désigner l’aube du nouveau jour, mais aussi l’apparition de l’étoile 
du soir qui indique dans le calendrier juif le commencement du nouveau jour. Ce serait alors à la nuit 
tombante que Marie Madeleine et l’autre Marie se rendent au tombeau57. Quoiqu’il en soit, elles y 
font une double expérience spirituelle : elles reçoivent une annonce de l’Ange du Seigneur (2-8) puis 
à la suite, comme une confirmation de cette annonce, elles font la rencontre du ressuscité (9-10). 

Comme dans les autres évangiles, la résurrection en elle-même n’est pas racontée. Elle est seulement 
symbolisée par un évènement cosmique (tremblement de terre), mais seul le vide du tombeau se 
donne à voir. La littérature apocryphe tardive (notamment l’évangile de Pierre, voir ÉCHOS) 

 
57 Claude TASSIN, L’Évangile de Matthieu, Centurion, 1991, p. 299. 

 

 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 99 

7 

s’attachera à décrire sous forme spectaculaire la résurrection du Christ, délaissant par-là la sobriété 
des évangiles. 

2. La supercherie des autorités juives (11-15) 

Pendant que ces femmes partent annoncer la nouvelle aux disciples, les gardes eux, partent annoncer 
la nouvelle aux chefs des juifs. Ceux-ci ne semblent pas ébranlés dans leurs certitudes par cette 
annonce, mais plutôt inquiets de ses conséquences vis-à-vis de la population. Ils résoudront l’affaire 
avec une « forte somme d’argent » (v. 12), tout comme ils avaient résolu l’arrestation de Jésus par 
une somme d’argent offerte à Judas. Ces versets sont la contrepartie directe des propos tenus par les 
grands prêtres et les pharisiens en 27, 62-66 qui évoquent une polémique dont les premiers chrétiens 
auraient pu faire l’objet, à savoir le vol du corps de Jésus par ses disciples pour faire croire à sa 
résurrection. Si certains exégètes58 doutent du caractère historique de ce complot des grands prêtres, 
Matthieu témoigne ici d’une toile de mensonges qui se tisse de la part des autorités juives autour de 
la foi chrétienne naissante. 

3. Jésus rencontre et envoie ses disciples (16-20) 

Par un saut dans le temps et dans l’espace, le récit nous emmène en Galilée, sur une montagne, où 
nous retrouvons les onze disciples autour de Jésus ressuscité. Le texte nous confirme ainsi l’efficacité 
du témoignage de Marie Madeleine et de l’autre Marie auprès des disciples. Ce final consacre la 
victoire de Jésus (v. 18 « Tout pouvoir m’a été donné… »), l’envoi en mission des disciples (v. 19 « De 
toutes les nations faites des disciples… ») et sa présence continue dans l’histoire (v. 20 « Je suis avec 
vous tous les jours… »). Il est alors vraiment Emmanuel « Dieu avec nous », tel que Matthieu nous 
l’avait annoncé au chapitre 1 en reprenant la prophétie d’Isaïe : « Voici que la Vierge concevra, et 
elle enfantera un fils ; on lui donnera le nom d’Emmanuel, qui se traduit : Dieu-avec-nous » (1, 23). 
Nous pouvons également noter que les derniers mots « jusqu’à la fin du monde » (v. 20) résonnent 
avec les premiers mots de l’évangile qui mentionnent « les origines », la genèse (1, 1). 

« À la différence de Luc ou de […] Marc, Matthieu ne termine pas son Évangile par le récit de 
l’ascension, mais par des paroles de Jésus. Ce qu’il lui importe de partager, ce n’est pas que le 
ressuscité soit monté au ciel, mais qu’il soit présent aux côtés de ceux qui l’écoutent. »59 

  

 
58 Notamment Ulrich LUZ, Matthew 21-28, Fortress, 2005, p. 612. 
59 SINGER Christophe, « L'envoi en mission comme grâce. Matthieu 20, 16-20 », Études théologiques et religieuses, 
2013/2 (Tome 88), p. 219-231. 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 100 

IV. ET MAINTENANT, AU TEXTE 

ÉTUDE DU TEXTE 

Nous pouvons reprendre les 3 parties : 

Marie-Madeleine et l’autre Marie au tombeau (1-14) 

Rendons-nous attentifs aux différents acteurs présents en ces versets. 

D’abord les 
femmes 

Qui sont-elles ? Que viennent-elles faire ? L’Ange fait connaître le motif de leur 
venue et les envoie en mission. Quel sentiment les habite ? Comment 
comprenons-nous ce sentiment mêlé ? Elles sont doublement envoyées en 
mission par l’Ange, par le Ressuscité : quelle différence existe-t-il entre ces 2 
envois ? 

Les gardes Quelle est leur mission ? Quelles conséquences a pour eux l’intervention de 
l’Ange du Seigneur ? 

L’Ange du 
Seigneur 

Comment comprenons-nous la signification de la pierre du tombeau roulée sur 
laquelle il s’assoit ? À qui s’adresse-t-il ? Quelle est la teneur de son message : 
par rapport au Ressuscité, quant à l’envoi en mission ? 

Le ressuscité Alors que les femmes accomplissent la mission reçue de l’Ange du Seigneur le 
Ressuscité les rejoint. Il les envoie en mission. Quelles ressemblance, 
différence voyons-nous avec la mission reçue de l’Ange du Seigneur ? 

 

La supercherie des autorités juives (11-15) 

 Suite aux événements, vers qui se dirigent quelques gardes ? Que décident alors les grands 
prêtres et les anciens ? Qu’est-ce que cette somme d’argent remise aux soldats nous évoque ? 
Que savons-nous de cette « explication » du vol du corps de Jésus par ses disciples ? 

 

Jésus rencontre et envoie ses disciples (16-20) 

v. 17 Que pensons-nous des Onze qui voient le Ressuscité et ont des doutes ? Le doute est 
souvent mentionné dans les récits d’apparition du Ressuscité, comment comprenons-
nous cette difficulté à accueillir la résurrection ? 

v. 18 Comment la puissance du Ressuscité fait elle écho ici à celle de l’Ange de Dieu (v. 3) ? 

v. 19 Vers qui les Onze sont-ils envoyés ? Comment comprenons-nous « faire des disciples » ? 

v. 20 Comment comprendre également « apprenez-leur à observer ce que je vous ai 
commandé » ? Selon nous, à quoi cela renvoie-t-il ? Enfin comment entendons-nous 
cette assurance de la présence du Seigneur « tous les jours jusqu’à la fin du monde » ? 

  

 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 101 

7 

ACTUALISATION 

 

 Comment la victoire de Dieu sur la mort signifiée au verset 2 peut-elle nous rejoindre dans 
les situations qui nous semblent bloquées, sans issue, sans avenir ? 

  

 

« Vous cherchez Jésus le Crucifié. Il n’est pas ici… Il vous précède en Galilée ». Comment 
ce message de l’Ange a-t-il sens pour nous aujourd’hui ? Nous arrive-t-il de nous attacher à 
chercher le Christ là où il n’est pas ? Sans nous diriger vers là où il nous précède ? Quelles 
situations cela évoque-t-il pour nous ? 

  

 

Le Ressuscité apparaît aux Onze. « Certains eurent des doutes ». Que nous apprend cette 
difficulté à accueillir la résurrection ? Qu’en est-il pour nous ? Pour croire en la 
résurrection du Christ ? Pour la nôtre déjà à l’œuvre depuis notre baptême en communion 
à la résurrection du Christ ? 

  

 

L’envoi des disciples en Galilée, la Galilée des nations. « De toutes les nations, faites des 
disciples ». L’évangéliste insiste sur la dimension universelle de l’envoi en mission. 
Comment sommes-nous aujourd’hui fidèles à cet envoi « vers toutes les nations » ? Qu’est-
ce qu’être disciple ? 

 Le Ressuscité nous assure de sa présence « avec nous tous les jours ». Quel sens a pour nous 
cette présence du Christ « avec nous, tous les jours » ? 

 

  



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 102 

V. PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : PEUPLE DE DIEU CITÉ DE L’EMMANUEL (K128) 

 

R/ Peuple de Dieu, cité de l’Emmanuel, 
Peuple de Dieu, sauvé dans le sang du Christ, 
Peuple de baptisés, Église du Seigneur, 
Louange à toi ! 
 
4. Peuple choisi pour être ami de Dieu, 
Rappelle-toi le temps de sa visite : 
Chez les plus pauvres vient le Fils de Dieu, 
pour te sauver. 

5. Peuple choisi pour être ami de Dieu, 
Rappelle-toi la croix du Fils unique : 
Dans sa tendresse, Dieu nous a sauvés 
en Jésus Christ. 

6. Peuple choisi pour être ami de Dieu, 
Rappelle-toi le Christ et l’Évangile : 
“Restez en moi, vivez de mon amour”,  
dit le Seigneur. 
 
8. Peuple choisi pour être ami de Dieu, 
Rappelle-toi l’effort de ceux qui luttent 
Pour plus d’amour, de paix, de charité 
dans l’univers. 
 
9. Peuple choisi pour être ami de Dieu, 
Rappelle-toi ta marche d’espérance 
Vers le Royaume où cesse toute peur, 
près du Seigneur 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Seigneur Jésus, nous te demandons la joie de croire en ta victoire sur la mort. Le tombeau n’est plus 
fermé, il s’ouvre à la lumière du jour. L’ange nous dit de ne pas craindre. Il reconnaît en nous ce qui 
habite notre cœur, ta recherche Seigneur Jésus. L’ange annonce la vie plus forte que la mort. Il nous 
indique où te trouver Jésus : en Galilée, là où tu nous précèdes. Quelle est la Galilée où dans notre 
vie, Jésus, tu nous devances ? 

Jésus, à travers ta Passion et ta Résurrection, ton Père t’a donné « Tout pouvoir au ciel et sur la 
terre ». Ce pouvoir est le fruit de ton humilité et de ton abandon, de l’obéissance au Père. À partir 
de ce pouvoir, tu donnes mission à chacun de nous de pouvoir aimer en Toi pleinement. 

Jésus, donnes-nous de demeurer dans ta Parole, de nous aimer les uns, les autres comme tu nous as 
aimé. Nous croyons Seigneur que tu es là pour porter notre mission, nous introduire sans cesse dans 
cette dimension d’humilité, ta présence nous maintient ouverts, dans la difficulté de la rencontre 
avec l’autre. Sans toi, nous ne pouvons rien, tu nous portes. 

Nous te rendons grâce Jésus pour notre vie nouvelle reçu à notre baptême « au nom du Père et du 
Fils et du Saint Esprit », qui nous invite à vivre en témoin de l’amour universel de l’Esprit Saint que 
tu nous as envoyé. Dans la relation avec l’autre, tu nous donnes de devenir passage, tu nous donnes 
d’être, tu te donnes à nous dans l’Eucharistie, tu nous donnes le pouvoir de donner nos vies, de 
pouvoir les recevoir de toi, de contempler ton action. Amen.  

 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 103 

7 

VI. CLÉS DE LECTURE 

1 – UNE HEUREUSE ANNONCE 

Ce chapitre met en scène « l’ange du Seigneur » comme en écho avec le début de l’évangile où l’ange 
du Seigneur était apparu en songe à Joseph (1, 20-24 ; 2, 13 ; 2, 19). Matthieu emprunte ici au style 
des annonciations bibliques, en en reprenant les principaux ingrédients60 : 

- L’apparition céleste (v. 2-3) 
- La réaction d’effroi (v. 4) 
- La formule « ne craignez pas » (v. 5) 
- Une mission (v. 7) assortie d’un signe de confirmation (v. 6) 

Mais ici l’ange n’est pas qu’un messager qui apparait en songe : il agit avec la puissance de Dieu. En 
roulant la pierre scellée et en s’asseyant dessus, il brise l’inéluctable sceau de la mort et manifeste 
la victoire et la domination de Dieu sur elle. Il inaugure ainsi l’accomplissement de la prophétie 
d’Ézéchiel : « Ainsi parle le Seigneur Dieu : je vais ouvrir vos tombeaux et je vous en ferai remonter, 
ô mon peuple » (Ez 37, 12). 

Cette manifestation provoque un bouleversement intérieur sur les personnes assemblées autour du 
tombeau. La crainte éprouvée peut mener soit jusqu’à une certaine forme de mort pour ceux qui 
gardent le mort, soit à la joie pour celles qui cherchent le Crucifié. À elles, qui étaient venus 
« regarder le sépulcre », (v. 1) l’ange révèle le motif profond de leur présence : « vous cherchez le 
crucifié » (v. 5). Marie Madeleine et l’autre Marie deviennent alors dépositaires d’un message (« il 
n’est pas ici, car il est ressuscité, comme il l’avait dit ») et d’une mission (« allez dire à ses disciples : 
Il est ressuscité d’entre les morts, et voici qu’il vous précède en Galilée ; là, vous le verrez. »). La 
mission de l’ange s’arrête ici (« Voilà ce que j’avais à vous dire »), et c’est désormais à ces femmes 
de prendre la suite de l’ange pour porter cette annonce aux disciples. C’est cette mission (plus 
particulièrement soulignée dans l’évangile de Jean, Jn 20) qui vaudra à Marie Madeleine dans la 
tradition de l’Église le titre « d’apôtre des apôtres ». 

Cependant, de la résurrection, la seule chose qui s’est donnée à voir vraiment, c’est le vide : le vide 
du tombeau (« venez voir l’endroit où il reposait »). Et pourtant, ces femmes se sont mises en route 
avec empressement pour annoncer cette résurrection. C’est dans cette foi naissante que Jésus « vient 
à leur rencontre ». Là le ressuscité se donne à voir et à toucher (Il peut être « approché », verbe très 
courant chez Matthieu : on s’approche de Jésus pour entendre sa parole). Et il confirme la mission 
qu’elles ont reçue de l’ange « allez annoncer à mes frères qu’ils doivent se rendre en Galilée : c’est 
là qu’ils me verront ». Cette fois-ci les disciples sont désignés comme étant ses frères, réinstaurant 
ainsi le lien abimé par leur abandon (26, 56). Ce peut être aussi une ouverture plus large de cette 
annonce, car dans l’évangile de Matthieu les frères de Jésus sont désignés comme étant « quiconque 
fait la volonté de mon Père qui est aux cieux » (12, 49) ou comme étant « ces plus petits » affamés, 
étrangers, nus, malades, prisonniers (25, 40). 

2 - LA GALILÉE DES NATIONS 

Par deux fois, il est précisé que les disciples doivent se rendre en Galilée pour voir le ressuscité, alors 
que la scène se passe à Jérusalem. 

La Galilée représente le lieu initial de la prédication de Jésus. Il y a vécu (Nazareth est en Galilée) 
et y est revenu après son séjour auprès de Jean Baptiste (4, 12). Il y a appelé ses disciples (4, 18), il 
y a enseigné dans les synagogues et y a proclamé la bonne nouvelle du Royaume (4, 23). Les disciples 

 
60 C. TASSIN, L’Évangile de Matthieu, p. 299. 

 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 104 

sont ainsi invités à revenir aux sources : à relire toutes les paroles et tous les actes de Jésus à l’aune 
de sa résurrection, car c’est ce ministère pré-pascal de Jésus qu’ils sont invités à annoncer. S’ils sont 
renvoyés à leur vie d’avant, c’est aussi pour signifier que Dieu ne se rencontre plus dans son temple, 
comme le symbolise le rideau déchiré (27, 51), mais dans la vie quotidienne : le quotidien, sanctifié 
par la parole, devient le lieu de la mission. 

Mais la Galilée représente aussi une réalité sociologique particulière. C’est la « Galilée des nations », 
comme l’indique Matthieu en reprenant une prophétie d’Isaïe (4, 15). Au VIIIe siècle avant notre ère, 
le royaume d’Israël (le royaume du nord correspondant en partie à la Galilée du temps de Jésus) est 
envahi par le puissant empire assyrien. Samarie, la capitale du royaume du nord tombe en 722. Une 
grande partie de la population du royaume est déportée vers d’autres régions de l’empire assyrien ou 
fuit vers le royaume de Juda, tandis que des populations étrangères sont déplacées pour les remplacer 
sur leur propre territoire. Cette terre devient alors le creuset d’un mélange de populations et de 
cultures, qui se poursuivra avec un mouvement d’hellénisation important dans les grandes villes 
galiléennes de Séphoris et Tibériade. À l’époque de Jésus, même si les habitants de Galilée peuvent 
être pleinement considérés comme juifs, une réputation de mélange de cultures reste associée à la 
Galilée, accentuée par l’éloignement de Jérusalem et par sa position géographique au carrefour des 
routes entre la Samarie au sud, la plaine de Yizréel à l’ouest, les cités de Tyr et Sidon au Nord et la 
Décapole à l’est61. Dès lors, la Galilée apparait en contraste avec Jérusalem, la ville sainte et pure, 
le centre de la vie religieuse d’Israël. L’envoi des disciples en Galilée prend le sens d’une ouverture 
du monde juif vers le monde païen, d’une invitation à s’ouvrir aux autres nations, aux autres cultures. 
Dieu ne se rencontre plus dans la pureté du culte, mais dans la rencontre de l’autre différent, voire 
dérangeant. C’est ainsi une ouverture à l’universel, que soulignera Jésus en invitant à faire des 
disciples de toutes les nations. 

3 - LA MISSION DES DISCIPLES 

Une mission conquérante ? 

Cette ouverture à l’universel est confirmée par le ressuscité dans la finale : « Tout pouvoir m’a été 
donné au ciel et sur la terre. Allez ! De toutes les nations faites des disciples : baptisez-les au nom 
du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, apprenez-leur à observer tout ce que je vous ai commandé. 
Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’à la fin du monde. » (18-20). 

L’histoire au long des siècles montre que l’Église a cherché à honorer cette parole du Christ 
notamment par l’expansion géographique de la foi chrétienne. D’abord au sein de l’empire romain et 
de l’Europe, puis sur de nouveaux continents avec la découverte de l’Amérique et les missions en Asie 
et en Afrique. Ce faisant, l’activité missionnaire s’est parfois entachée d’une certaine domination 
culturelle vis-à-vis des sociétés rencontrées, voire d’une compromission avec un expansionnisme 
impérialiste. Pourtant l’évangile de Matthieu met en garde vis-à-vis de cette « tentation ». 

Un parallèle peut en effet être établi avec l’épisode des tentations au désert62, décrites au chapitre 
4, et en particulier avec la 3ème tentation : « Le diable l’emmène encore sur une très haute montagne 
et lui montre tous les royaumes du monde et leur gloire. Il lui dit : "Tout cela, je te le donnerai, si, 
tombant à mes pieds, tu te prosternes devant moi." » (Mt 4, 8-9) 

- Les deux scènes se passent sur une montagne ; 
- Elles concernent le pouvoir universel donné à Jésus ; 

 
61 José Antonio PAGOLA, Jésus approche historique, Cerf, 2012, pp. 45-50. 
62 Christophe SINGER, « L'envoi en mission comme grâce. Matthieu 20, 16-20 » in Études théologiques et 
religieuses, 2013/2 (Tome 88), p. 219-231. 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 105 

7 

- Les disciples se prosternent devant Jésus, ce que le tentateur exige de Jésus vis-à-vis de lui-
même ; 

- Jésus cite la Loi pour en finir avec le tentateur, et demande à ses disciples d’enseigner aux 
nations à « garder ses commandements » ; 

La troisième tentation au désert est donc une sorte de contrefaçon de la mission à laquelle Jésus a 
résisté et à laquelle ses disciples se doivent également de résister. Et cette contrefaçon concerne 
encore et toujours la compréhension de la royauté du Christ et le pouvoir qu’il exerce. L’invitation 
de Jésus à ses disciples ne peut se comprendre comme l’extension géographique d’une royauté sur le 
modèle des empires conquérants. 

Jésus est bien présenté au chapitre 28 comme la figure royale annoncée : « tout pouvoir m’a été 
donné au ciel et sur la terre ». Marie Madeleine, Marie et les onze disciples se « prosternent » 
spontanément devant lui, comme les mages au chapitre 2. Mais Jésus n’envoie pas des troupes 
conquérantes. Le récit nous dit bien que les disciples, bien que reconnaissant la royauté du ressuscité, 
« eurent des doutes » (v. 17). Jésus envoie jusqu’à la fin des disciples qui doutent. Des disciples qui 
sont invités à devenir disciples en « faisant des disciples », à se laisser évangéliser par l’Évangile qu’ils 
annoncent. Il ne s’agit pas de la passation d’un savoir de ceux qui savent à ceux qui ne savent pas, 
de ceux qui croient à ceux qui ne croient pas, mais d’hommes et de femmes qui partagent des doutes, 
des questions. « La transmission de la foi fait partie de la réception de la foi, elle n’en constitue pas 
un deuxième temps »63. 

Le contenu de la mission 

L’invitation à « faire des disciples » est décrite par 2 actions : baptiser et enseigner. 

- Baptiser. Si la mission n’est pas l’expansion d’une idéologie c’est l’insertion dans une 
communauté qui s’enracine dans une commune appartenance au Père, au Fils et au Saint 
Esprit. Appliquer au baptême la formule trinitaire du v. 19 est unique dans tout le Nouveau 
Testament, qui parle plutôt du baptême « au nom de Jésus » ou « dans l’Esprit ». Pourtant, 
on trouve trace de cette formule baptismale dès les premiers temps du christianisme. Ainsi, 
dans la Didaché (écrit de la fin du Ier siècle), au chapitre 7 : 

« Quant au baptême, baptisez ainsi : après avoir proclamé tout ce qui précède, 
baptisez au nom du Père, du Fils et du Saint Esprit dans de l’eau vive (courante). Mais, 
si tu n’as pas d’eau vive, baptise dans une autre eau ; si tu ne peux pas (baptiser) 
dans l’eau froide, que ce soit dans l’eau chaude. Si tu n’as ni l’une ni l’autre (en 
quantité suffisante), verse trois fois de l’eau sur la tête au nom du Père, du Fils et du 
Saint Esprit. » 

- Enseigner. Dans l’évangile de Matthieu, l’enseignement de Jésus tient une place considérable, 
bien plus que dans les autres évangiles. Jésus est l’enseignant par excellence, l’interprète de 
la Loi. Pour les disciples envoyés, il ne s’agit pas d’enseigner une doctrine particulière, mais 
bien l’éthique proposée par Jésus durant son ministère en Galilée, à travers ses actes et ses 
paroles. 

Pour vivre et soutenir cette mission, la présence du ressuscité auprès de ses disciples est rappelée. 

 
63 C. SINGER, ibid. 



FICHE 7 – ENVOYÉS ! 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 106 

VI. ÉCHOS 

ÉVANGILE APOCRYPHE DE PIERRE 

Écrit fragmentaire du IIe siècle. 

35.Dans la nuit qui précéda le dimanche, tandis que les soldats relevaient la garde, deux par deux, 
une grande voix retentit dans le ciel. 36Et ils virent s’ouvrir les cieux et deux hommes, nimbés de 
lumière, en descendre et s’approcher du tombeau. 37La pierre qui avait été placée à la porte roula 
d’elle-même, et se rangea de côté, et le tombeau s’ouvrit et les deux jeunes gens entrèrent. 38A 
cette vue, les soldats réveillèrent le centurion et les Anciens, qui étaient là, eux aussi à monter la 
garde. 39Et quand ils leurs eurent raconté ce qu’ils avaient vu, ils virent à nouveau trois hommes 
sortir du tombeau ; deux d’entre eux soutenaient le troisième et une croix les suivait. 40Et tandis 
que la tête des deux premiers atteignait le ciel, celle de l’homme qu’ils conduisait par la main 
dépassait les cieux. 41Et l’on entendit une voix disant des cieux : « As-tu annoncé la nouvelle à ceux 
qui dorment ? » 42Et de la croix on entendit la réponse : « oui ». 

EVANGELII GAUDIUM 

Exhortation apostolique du Pape François, 2013 

 120  En vertu du Baptême reçu, chaque membre du Peuple de Dieu est devenu disciple missionnaire 

(cf. Mt 28, 19). Chaque baptisé, quelle que soit sa fonction dans l’Église et le niveau d’instruction de 
sa foi, est un sujet actif de l’évangélisation, et il serait inadéquat de penser à un schéma 
d’évangélisation utilisé pour des acteurs qualifiés, où le reste du peuple fidèle serait seulement 
destiné à bénéficier de leurs actions. 

La nouvelle évangélisation doit impliquer que chaque baptisé soit protagoniste d’une façon nouvelle. 
Cette conviction se transforme en un appel adressé à chaque chrétien, pour que personne ne renonce 
à son engagement pour l’évangélisation, car s’il a vraiment fait l’expérience de l’amour de Dieu qui 
le sauve, il n’a pas besoin de beaucoup de temps de préparation pour aller l’annoncer, il ne peut pas 
attendre d’avoir reçu beaucoup de leçons ou de longues instructions. Tout chrétien est missionnaire 
dans la mesure où il a rencontré l’amour de Dieu en Jésus Christ ; nous ne disons plus que nous sommes 
« disciples » et « missionnaires », mais toujours que nous sommes « disciples-missionnaires ». Si nous 
n’en sommes pas convaincus, regardons les premiers disciples, qui immédiatement, après avoir 
reconnu le regard de Jésus, allèrent proclamer pleins de joie : « Nous avons trouvé le Messie » (Jn 1, 
41). La samaritaine, à peine eut-elle fini son dialogue avec Jésus, devint missionnaire, et beaucoup 
de samaritains crurent en Jésus « à cause de la parole de la femme » (Jn 4, 39). Saint Paul aussi, à 
partir de sa rencontre avec Jésus Christ, « aussitôt se mit à prêcher Jésus » (Ac 9, 20). Et nous, 
qu’attendons-nous ? 

 



 

L’Évangile de Matthieu – Parcours biblique 107 

C
on

cl
us

io
n 

OUVERTURE 
RELECTURE DE L’ANNÉE 

Nos échanges en cours de lecture : comment nous sommes-nous entraidés ? Quelles ont été nos 
découvertes les plus marquantes sur cet évangile très situé entre Loi et Évangile ? 

Dans la lecture et la compréhension du texte : 

 Quels ont été les passages les plus intéressants ? les plus difficiles ? 

 Qu’est-ce qui a été nouveau pour nous dans la connaissance de l’évangile de Matthieu ? 

Dans l’actualisation du texte : 

Pour notre foi personnelle ? pour notre vie ecclésiale ?  En quels points avons-nous trouvé un 
éclairage particulièrement pertinent de l’évangile de Mt pour la vie ecclésiale aujourd’hui ? En lien, 
par exemple, avec la réflexion lancée sur la « synodalité » ? ou avec le rapport entre « Évangile » et 
« morale » ? ou encore… ? 

Nous vous proposons une relecture autour d’un thème central pour aujourd’hui comme pour 
Matthieu : être disciple. 

ÊTRE DISCIPLE : UNE RELECTURE DE MT 

1 – MATTHIEU : UN ÉVANGILE POUR LES DISCIPLES 

Nous venons de lire assez d’extraits significatifs de l’évangile de Matthieu pour nous faire une idée 
de son enracinement traditionnel et, en même temps, de son originalité. Il a repris le mouvement 
général du récit de l’évangile de Marc (une « vie de Jésus ») en le tressant avec des éléments 
empruntés à « la Source » des paroles et discours de Jésus, en particulier avec les « cinq grands 
discours » (Sermon sur la montagne ; envoi en mission ; discours en parabole ; vie des communautés ; 
discours eschatologique). Marc se contentait de dire que Jésus enseignait, sans beaucoup développer 
ce qu’il enseignait. Matthieu a fait délibérément de Jésus un enseignant. Il est le Maître qui enseigne 
des disciples64. Il ne fait pas que les enseigner ; il les appelle, il les précède, il éprouve et soutient 
leur foi défaillante. Mais enfin l’enseignement des disciples va de pair avec son ministère de l’annonce 
du Royaume. L’un ne peut pas aller sans l’autre. Dans le titre de Marc, l’évangile est « l’évangile du 
Christ » (Mc 1, 1 : « Évangile de Jésus, Christ et Fils de Dieu », l’accent est mis d’emblée sur la 
révélation de sa personne) ; dans le récit de Matthieu, l’évangile est « l’Évangile du Royaume » qu’il 
inaugure (Mt 4, 23 et 9, 35) et qui se caractérise par un certain style de vie, qui est l’objet de son 
enseignement et de son exemple. Ce n’est pas pour rien qu’au sommet de l’évangile de Mt Jésus 
ordonne aux onze disciples de faire des disciples parmi toutes les nations en leur apprenant à observer 
tout ce qu’il leur a commandé (28, 19). Dans le récit ils sont déjà eux-mêmes la préfiguration des 
disciples à venir. Les lecteurs de l’évangile de Matthieu sont appelés à se reconnaître en eux. Nous 
vous proposons quelques aperçus sur cette figure des disciples en Mt65. 

2 – ÉCOUTER ET COMPRENDRE : APANAGE DES DISCIPLES 

Les disciples constituent l’auditoire privilégié du Maître. « Ils s’approchent de Lui » et par là se 
distinguent de la foule, même si ce qu’il dit expressément aux disciples est finalement destiné à la 

 
64 « Disciple » 75 fois en Mt ; 45 en Mc ; 38 en Lc. 
65 Cahiers ÉVANGILE n°58, Jean ZUMSTEIN. Matthieu le théologien (1987) 



CONCLUSION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 108 

foule (cf. le début et la fin du Sermon sur la montagne). « Écouter » est la première démarche du 
disciple en vue de « comprendre » (mot-clé de Matthieu) ; à la fin du discours en paraboles, Jésus 
leur pose la question : « Avez-vous compris tout cela ? – Oui » (13, 51). Intelligence spirituelle qui 
requiert un dépassement de vues trop humaines (cf. 15, 13 à propos des lois pharisiennes de pureté). 
Compréhension qui est une grâce : « À vous il est donné de connaître les mystères du Royaume des 
Cieux » (13, 11). Pierre ne doit qu’à la grâce du Père d’avoir confessé Jésus comme le Christ et le Fils 
de Dieu (16, 17), mais il peut retomber immédiatement après dans l’incompréhension la plus radicale 
(16, 21-23). 

3 - DIRE ET FAIRE : LES VÉRITABLES DISCIPLES 

L’insistance de Mt sur le « faire » est caractéristique du jugement de Jésus sur les véritables disciples. 
Le disciple n’est pas seulement celui qui dit, mais celui qui fait. Les détenteurs des charismes les plus 
réputés dans la communauté (prophéties, guérisons, exorcismes) ne seront pas reconnus au Jugement 
final si leur vie ne s’est pas accordée à l’éthique du Sermon sur la montagne (7, 15-20.21-23). Le 
discours inaugural se conclut par la parabole des deux maisons : l’une est bâtie sur le roc et l’autre 
sur le sable, selon que l’écoute a été suivie ou non de la mise en pratique (7, 24-27).  

C’est aussi le critère de discernement de l’appartenance à la véritable famille de Jésus. Matthieu a 
repris l’épisode de la parenté de Jésus qui vient pour lui parler, tandis qu’il était encore en train lui-
même de « parler aux foules ». Il vaut la peine de remarquer les modifications que Mt a apportées à 
sa source (Mc). 

Mt 12 Mc 3 
46Comme Jésus parlait encore aux foules, voici 
que sa mère et ses frères se tenaient au-
dehors, cherchant à lui parler. 

31Alors arrivent sa mère et ses frères. Restant 
au-dehors, ils le font appeler. Sa mère et ses 
frères arrivent et, se tenant dehors, ils le firent 
appeler. 32Une foule était assise autour de lui ; 

47Quelqu’un lui dit : « Ta mère et tes frères 
sont là, dehors, qui cherchent à te parler. » 

et on lui dit : « Voici que ta mère et tes frères 
sont là dehors : ils te cherchent. » 

48Jésus lui répondit : « Qui est ma mère, et qui 
sont mes frères ? » 

33Mais il leur répond : « Qui est ma mère ? qui 
sont mes frères ? » 

49Puis, étendant la main vers ses disciples, il 
dit : « Voici ma mère et mes frères. 

34 Et parcourant du regard ceux qui étaient 
assis en cercle autour de lui, il dit : « Voici ma 
mère et mes frères. 

50Car celui qui fait la volonté de mon Père qui 
est aux cieux, celui-là est pour moi un frère, 
une sœur, une mère. » 

35Celui qui fait la volonté de Dieu, celui-là est 
pour moi un frère, une sœur, une mère. » 

Il y a chez Mc une foule et chez Mt des foules autour de Jésus. Mais tandis que Mc montre de la main 
« la foule assise autour de lui », Mt abandonne l’image de la foule et se concentre uniquement sur 
ses disciples. Ce sont eux comme tels qui constituent sa véritable famille, cela moyennant l’acte de 
faire la volonté divine ; mais tandis que Mc lui fait dire « la volonté de Dieu », Mt lui fait dire « la 
volonté de mon Père », soulignant ainsi le fondement de cette famille spirituelle. On se rappellera 
que la nomination de Dieu-Père (ton Père, notre Père, votre Père) est au cœur du Sermon sur la 
montagne pour en fonder l’éthique en même temps que sa présence attentive et aimante. De même 
ici Jésus dit « la volonté mon Père » ; les véritables disciples la font avec lui et à son exemple (cf. Mt 
26, 16-46). 

Dire et faire : cela peut consister aussi à répondre en actes et pas seulement en paroles aux appels 
de la conversion. Lire la parabole des deux fils (Mt 21, 28-32 : Lequel des deux a fait la volonté du 
père ?). 



CONCLUSION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 109 

C
on

cl
us

io
n 

4 - SUIVRE JÉSUS : CHEMIN DE FOI 

Être disciple de Jésus ne relève pas d’une initiative humaine, à la manière des élèves des rabbis juifs, 
mais de l’appel de Jésus (9, 3). Et il ne s’agit pas seulement de recevoir son enseignement, mais de 
suivre sa personne, de se risquer avec Lui dans l’annonce du Royaume, dans une communauté de 
destin, dans un attachement total à sa personne, à la vie, à la mort. Matthieu est certes plus positif 
que Marc envers les disciples. Mais lui aussi laisse voir leurs hésitations et leurs faiblesses. Ainsi, quand 
pour le suivre, il faut traverser « la mer » avec tout ce qu’elle signifie dans la symbolique de l’histoire 
du salut. C’est dans de telles circonstances que la foi du disciple est mise à l’épreuve ; il vacille et 
ne peut trouver d’issue que dans la main de Jésus qui relève. Il s’agit alors de ne pas être des disciples 
de « peu de foi » (oligopistoi, mot propre à Mt : 6, 30 ; 8, 26 ; 14, 31 ; 16,28 ; une fois en Lc 12, 28 ; 
oligopistia, Mt 17, 20). 

Le récit de la marche sur les eaux (14, 22-34) dépeint expressément dans la figure de Pierre la 
situation du disciple saisi par l’effroi alors même qu’il se propose de rejoindre Jésus au sein de 
l’environnement hostile : 

Mt 14 

22Aussitôt Jésus obligea les disciples à remonter dans la barque et à le précéder sur l’autre 
rive, pendant qu’il renverrait les foules. 23Et, après avoir renvoyé les foules, il monta dans la 
montagne pour prier à l’écart. Le soir venu, il était là, seul. 24La barque se trouvait déjà à 
plusieurs centaines de mètres de la terre ; elle était battue par les vagues, le vent étant 
contraire. 25Vers la fin de la nuit, il vint vers eux en marchant sur la mer. 26En le voyant 
marcher sur la mer, les disciples furent affolés : « c’est un fantôme » disaient-ils, et, de peur, 
ils poussèrent des cris. 27Mais aussitôt, Jésus leur parla : « Confiance, c’est moi, n’ayez pas 
peur ! 28S’adressant à lui, Pierre lui dit : Seigneur, si c’est bien toi, ordonne-moi de venir vers 
toi sur les eaux. - 29Viens, dit-il. Et Pierre, descendu de la barque, marcha sur les eaux et alla 
vers Jésus. 30Mais, en voyant le vent, il eut peur et, commençant à couler, il s’écria : Seigneur, 
sauve-moi ! 31Aussitôt, Jésus, tendant la main, le saisit en lui disant : Homme de peu de foi, 
pourquoi as-tu douté ? 32Et quand ils furent montés dans la barque, le vent tomba. 33Ceux qui 
étaient dans la barque se prosternèrent devant lui et lui dirent : Vraiment, tu es Fils de Dieu ! 
34Après la traversée, ils touchèrent terre à Gennésareth. 

Lire symboliquement ce récit en fonction de l’histoire subséquente de Pierre et en fonction de la vie 
secouée des disciples de Jésus après Pâques (aujourd’hui). Deux moments se conjuguent dans la 
réaction de Pierre. Essayez de les démêler :66 

 Pourquoi Pierre peut-il marcher sur les eaux ? Pourquoi coule-t-il ? 

 Quand le récit dit-il : « Et le vent tomba » ? 

 Quelle est l’image du Christ donnée par ce récit ? » 

5 – DISCIPLES POUR ANNONCER L’ÉVANGILE 

Si Jésus appelle des disciples, c’est expressément pour se les adjoindre dans l’annonce de l’Évangile. 
Quand il passe de la parole (5-7) à l’action (8-9), c’est en y mêlant déjà des appels à le suivre (8, 18-
22 ; 9, 9). Puis, pris de pitié devant les foules sans berger, il demande à ses disciples de prier le Maître 
(Dieu) de la moisson d’envoyer des ouvriers à sa moisson (9, 35-37), et c’est lui qui exauce cette 
prière en les envoyant lui-même (10, 1). Il leur donne alors ses consignes (10) ; mais curieusement on 
ne les voit ni partir ni revenir, c’est encore Lui qui part pour « enseigner et prêcher dans leurs villes » 

 
66 Questionnaire J. ZUMSTEIN, op. cit. p. 54 



CONCLUSION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 110 

(11,1), manière de dire que leur mission sera encore et toujours la sienne. C’est pour cette mission 
universelle que le Ressuscité sera avec eux jusqu’à la fin du monde (28, 20). « Disciples-
missionnaires » dira à juste titre le pape François, pour définir les chrétiens d’aujourd’hui. 

PISTES POUR LA PRIÈRE 

CHANT : SI LE PÈRE VOUS APPELLE (T154-1) 

1 – Si le Père vous appelle à aimer comme il vous aime, 
Dans le feu de son Esprit, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle à lui rendre une espérance, 
À lui dire son salut, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à peiner pour le Royaume, 
Aux travaux de la moisson, bienheureux êtes-vous ! 

Tressaillez de joie ! Tressaillez de joie ! Car vos noms sont inscrits pour toujours dans les cieux. 
Tressaillez de joie ! Tressaillez de joie ! Car vos noms sont inscrits dans le cœur de Dieu. 

2 – Si le Père vous appelle à quitter toute richesse, 
Pour ne suivre que son Fils, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle à lutter contre la haine, 
Pour la quête de la Paix, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à tenir dans la prière, 
Au service des pécheurs, bienheureux êtes-vous ! 

3 – Si le Père vous appelle à montrer qu’il est tendresse, 
A donner le pain vivant, bienheureux êtes-vous ! 
Si le monde vous appelle au combat pour la justice, 
Au refus d’être violents, bienheureux êtes-vous ! 
Si l’Église vous appelle à l’amour de tous les hommes 
Au respect du plus petit, bienheureux êtes-vous ! 

OU CHANT : QUE SOIT PARFAITE NOTRE UNITÉ (D341-1) 
 

R/ Que soit parfaite notre unité, 
que soit parfaite notre joie ! 
Ainsi le monde connaîtra les œuvres de Dieu. 
Ainsi le monde connaîtra les œuvres de Dieu. 
 
1. Comme le Père m´a envoyé, 
A mon tour je vous envoie. 
Je vous envoie dans le monde 
Comme des brebis au milieu des loups. 

3. Le serviteur est comme le maître, 
L’envoyé comme celui qui l’envoie : 
On m’a persécuté, vous serez persécutés ; 
On a méprisé ma parole, on méprisera la vôtre. 
 
4. L’Esprit que le Père enverra en mon nom 
Vous enseignera toute chose ; 
Il vous fera vous souvenir 
De tout ce que je vous ai dit. 

NOTRE PÈRE 

 

ORAISON 

Seigneur Jésus, Tu veux que tous les hommes soient sauvés. Tu nous envoies en mission pour faire des 
disciples de toutes les nations. Mets en nos cœurs ton Esprit Saint pour que Ton Règne vienne ! Nous 
te confions tous les habitants de Marseille. Plus spécialement celles et ceux qui ne te connaissent 
pas. Fais de nous des serviteurs attentifs. Inspire-nous les comportements, les gestes et les paroles 
qui les aideront à Te trouver. Donne-nous la joie d’accueillir dans ton Église nos proches, nos amis, 
nos voisins. Marie, Mère de l’Évangile vivant, Source de joie pour les petits, exauce-nous. Amen 



CONCLUSION 

L’Évangile de Matthieu - Parcours biblique 111 

C
on

cl
us

io
n 

Prière de Mgr Robert Le Gall, Archevêque de Toulouse, Septembre 2017 

Père infiniment bon, tu parles d’Israël et de ton Église comme du « Peuple de tes proches ». 

Par l’Incarnation de ton Fils Jésus, ton Verbe s’est fait chair, proche de nous, au point de partager 
notre condition humaine, de prendre sur lui nos péchés et de nous faire entrer dans la plénitude de 
la vie éternelle. 

Par le don de l’Esprit Saint, fais de chacun de nous et de nous tous ensemble, des disciples de ton 
Fils, pour que nous poursuivions en Église leurs « missions divines ». 

Nourris chaque jour par la Parole de Jésus, à l’exemple de Marie, nous pourrons la partager entre 
nous et l’annoncer à tous. 

Soucieux de notre prochain, nous deviendrons plus liés les uns aux autres, à tous les autres, pour 
que se multiplient des communautés fraternelles autour de nos pasteurs et que nous annoncions 
ensemble la joie de l’Évangile et l’allégresse de l’amour. 

Amen. 

 



 

 





 

 

 

 

© Droits réservés. La vocation de Matthieu, Le Caravage, 1600. 


